

# The idea of de-antiquarianism in Iran during the era of the Islamic Revolution (Etymology and intellectual criterion)

Seyed Hossein Hashemizadeh<sup>1</sup> \ Amir Mohsen Irfan<sup>2</sup> \ Reza Bigdelu<sup>3</sup> \ Amir Siahpoosh<sup>4</sup>

 Doctoral student of the Islamic Studies School, Department of History and Islamic Civilization, University of Islamic Education, Qom, Iran (Responsible Author). *hashemizade9056@gmail.com* 
 Assistant Professor Department of Islamic History and Civilization, University of Islamic Education, Qom, Iran. *amir.m.erfan62@gmail.com* Assistant Professor of the Department of History, Research Institute of Law Enforcement Sciences and Social Studies, Tehran, Iran. *bigdelor@gmail.com* Assistant Professor Department of Islamic Revolution,

University of Islamic Education, Qom, Iran. amirsiahpoosh370@yahoo.com

| Abstract Info      | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Article Type:      | Undoubtedly, one of the conditions for the revival of Islamic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Research Article   | civilization is the correct explanation of the relationship between the<br>national and religious dimensions of identity, and the explanation of<br>each of the distinct intellectual approaches to the ancient identity of<br>Iranians is one of the prerequisites for the cultural engineering of these<br>two identity dimensions. The current research deals with the<br>explanation of the intellectual indicators and the causes of the<br>antiquarian attitude in Iran during the era of the Islamic Revolution |
| 2022.12.22         | with an explanatory method. The findings of the research show that:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                    | "Belief in the fakeness of the Aryan race, belief in the active role of<br>Jews in distorting the history of ancient Iran, controversy in the<br>personality of Cyrus, belief in the splendor of Iranian civilization                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Accepted:          | before the Achaemenids and denying it from the Achaemenids until the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 2023.07.10         | advent of Islam" Intellectual indicators And "ethnicism, seeing the<br>ancient identity as conflicting with the Islamic identity and the failure<br>to establish compatibility between these two categories, the long<br>dominance of the archaism trend before the revolution and the<br>contention of the Pahlavi regime on it", are among the causes of the de-<br>antiquarian approach in the era of the Islamic Revolution.                                                                                       |
| Keywords           | Intellectual indicators, de-antiquarianism, archaism, anti-archaism, falsification of Achaemenid history, ancient identity.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Cite this article: | Hashemizadeh, Seyed Hossein, Amir Mohsen Irfan, Reza Bigdelu & Amir Siahpoosh (2024). The idea of de-antiquarianism in Iran during the era of the Islamic Revolution (Etymology and intellectual criterion). <i>The History of Islamic Culture And Civilization</i> . 15 (1), 77-100. DOI: ??                                                                                                                                                                                                                          |
| DOI:               | ??                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Publisher:         | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |



# فكرة امحاء التاريخ الاسطورى فى ايران فى عصر الثورة الاسلامية (معرفه النشأة و الميزات الفكرية)

سيد حسين هاشمي زاده' / امير محسن عرفان' / رضا بيكدلو" / امير سياهبوش

۱. طالب دكتوراه مدرس المعارف الاسلامية، فرع التاريخ والحضارة الاسلاميه، بجامعه المعارف الاسلاميه، قم، ايران (الكاتب المسوؤل). hashemizade9056@gmail.com

۲. استاذ مساعد فرع التاريخ و الحضارة الاسلاميه، بجامعه المعارف الاسلاميه، قم، ايران. amir.m.erfan64@gmail.com
 ۳. استاذ مساعد فرع التاريخ، باكاديميه علوم الشرطه و البحوث الاجتماعية، طهران، ايران. bigdelor@gmail.com
 ۳. استاذ مساعد فرع الثورة الاسلامية، بجامعه المعارف الاسلاميه، قم، ايران. amirsiahposh370@yahoo.com

| ملخّص البحث                                                                                                    | معلومات المادة          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| مما لاشك فيه ان احديٰ شروط احياء الحضارة الاسلاميه، هو تبيين صحيح للصله ذات البعدين الوطني و                   | <b>نوع المقال</b> ؛ بحث |
| الديني للهوية و تبيين كل واحد من التوجهات المتمايزه الفكريه نسبة الي الهوية الاسطوريه للايرانيين هو من         |                         |
| مقدمات الهندسه الثقافيه لهذين البعدين. البحث الحاضر باسلوب تبييني (ايجاد السبب) و تفسيري ـــ تفهّمي            |                         |
| (ايجاد المعني) يتطرق الي تبيين الميزات الفكريه و اسباب ظهور نظرة امحاء التاريخ الاسطوري في ايران في            | تاريخ الاستلام:         |
| عصر الثورة الاسلاميه. حصيله البحث يشير الي: «الاعتقاد بزيف العرق الآريائي، الاعتقاد بالدور الفاعل              | 1222/·0/TV              |
| لليهود في تحريف تاريخ ايران الاسطوري، الجدل بشأن شخصية كوروش، الاعتقاد بعظمه حضارة ايران                       |                         |
| قبل الاخمينيين و انكاره منذ الاخمينيين و حتي ظهور الاسلام»، من الميزات الفكرية و «النزعة القوميه»،             | تاريخ القبول:           |
| معارض لرؤيه الهويه الاسطورية مع الهوية الاسلاميه و عدم النجاح في أقامه التساوم بين هذين المقولتين،             | 1222/17/71              |
| الهيمنه المطوله لمسألة عبادة التاريخ الاسطوري قبل الثورة و بناء النظام البهلوي»، من اسباب ظهور توجهات          |                         |
| امحاء التاريخ الاسطوري في عصر الثورة الاسلامية.                                                                |                         |
| الميزات الفكرية، امحاء التاريخ الاسطوري، عداء التاريخ الاسطوري، زيف تاريخ الاخمينيين، الهوية                   | *                       |
| الأسطورية.                                                                                                     | الألفاظ المفتاحية       |
| هاشميزاده، سيد حسين، اميرمحسن عرفان، رضا بيگدلو و امير سياهپوش (١٤٤٥). فکرة امحاء التاريخ                      |                         |
| الاسطوري في ايران في عصر الثورة الاسلامية (معرفه النشأة و الميزات الفكرية). <i>مجلة تاريخ الثقافة والحضارة</i> | الاقتباس،               |
| /لأسلامية. ١٥ (١١). ٧٠٠ _ ٧٧. ?? DOI:                                                                          |                         |
| ??                                                                                                             | رمز DOI:                |
| جامعة المعارف الإسلامية، قم، ايران.                                                                            | الناشر:                 |



# اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاهشناسی و شاخصههای فکری)

سید حسین هاشمیزاده ( / امیرمحسن عرفان<sup>۲</sup> / رضا بیگدلو<sup>۳</sup> / امیر سیاهپوش<sup>۴</sup> ۱. دانشجوی دکتری مدرسی معارف اسلامی، گرایش تاریخ و تمدن اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، ۱. هم، ایران (نویسنده مسئول). hashemizade9056@gmail.com ۲. استادیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران. erfan@maaref.ac.ir

۳. استادیار گروه تاریخ، پژوهشگاه علوم انتظامی و مطالعات اجتماعی، تهران، ایران. bigdelor@gmail.com ۲. استادیار گروه انقلاب اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران. siahpoosh@maaref.ac.ir

| چکیدہ                                                                                         | اطلاعات مقاله                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| بی شک یکی از شرایط احیای تمدن اسلامی، تبیین صحیح رابطه دو بعد ملی و دینی هویت است و           | <b>نوع مقاله</b> : پژوهشی             |
| تبیین هر یک از رویکردهای متمایز فکری نسبت به هویت باستانی ایرانیان از مقدمات مهندسی           | $(\forall \forall \_ 1 \cdot \cdot )$ |
| فرهنگیِ این دو بُعد هویتی میباشد. پژوهش حاضر با روش تبیینی (علتیاب) و تفسیری ــ تفهّمی        |                                       |
| (معناکاو) به تبیین شاخصههای فکری و علل پیدایی نگرش باستانزدایی در ایرانِ عصر انقلاب اسلامی    | تاریخ دریافت:                         |
| میپردازد. یافتههای پژوهش نشان میدهد که: «اعتقاد به جعلی بودن نژاد آریایی، باور به نقشآفرینی   | 14 • 1/1 • / • 1                      |
| فعال یهود در تحریف تاریخ ایران باستان، مناقشه در شخصیت کوروش، باور به شکوهمندی تمدن           |                                       |
| ایران قبل از هخامنشیان و انکار آن از هخامنشیان تا ظهور اسلام»، از شاخصههای فکری و «قوم گرایی، |                                       |
| متعارض دیدن هویت باستانی با هویت اسلامی و عدم موفقیت در برقراری ساز گاری بین این دو مقوله،    | · • • • •                             |
| سلطه طولانی جریان باستانپرستی قبل از انقلاب و ابتناء ماهوی رژیم پهلوی بر آن»، از علل پیدایی   | تاريخ پذيرش:                          |
| رویکرد باستانزدایی در عصر انقلاب اسلامی میباشد.                                               | 14.7/.4/19                            |
| شاخصههای فکری، باستانزدایی، باستانگریزی، باستانستیزی، جعل تاریخ هخامنشی، هویت                 | واژگان کلیدی                          |
| باستانی.                                                                                      |                                       |
| هاشمیزاده، سید حسین، امیرمحسن عرفان، رضا بیگدلو و امیر سیاهپوش (۱۴۰۳). اندیشه باستانزدایی     |                                       |
| در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاهشناسی و شاخصههای فکری). <i>تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی</i> . | استناد:                               |
| DOI: $?? .YY = 1 \cdot \cdot \cdot (1) \land \Delta$                                          |                                       |
| ??                                                                                            | کد DOI:                               |
| دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران.                                                              | ناشر:                                 |

#### طرح مسئله

با وقوع انقلاب اسلامی و فرویاشی نظام سلطنتی در ایران، جریان باستان گرایبی که یکبی از پایههای مشروعیت رژیم پهلوی بود بهشدت تضعیف شد. اما از دهه ۸۰ پدیدهای فرهنگی در ایران شروع به گسترش کرد که همانا، ترویج مظاهر باستانی در سطح عمومی جامعه بود. از نام بانکها، مؤسسات و شرکتها گرفته تا رستورانها، مهدکودکها، مدارس و ... . با آغاز ده و نود شمسی و پیدایش جریان بزرگداشت ۷ آبان بهعنوان روز کوروش در پاسارگاد، این موضوع ابعاد جدیدی پیدا کرد که منجر به تقابل جدی بین دو وجه ملی و دینی هویت ایرانیان گردید. رجوع به ایران قبل از اسلام هرچند قبل از انقالاب عمدتاً از سوی حکومت پهلوی و توسط برخی اندیشمندان حکومتی و اصحاب رسانه در سطح نخبگان علمی و سیاسی مطرح شد و کمتر به سطوح پایین تر سرایت کرد اما در این دوره بهعنوان یک مسئله بسیار مهم فرهنگی در سطح عموم جامعه نمود پیدا کرد. بی شک احیای تمدن شکوهمند اسلامی توسط نظام جمهوری اسلامی، با مشخص شدن موضع انقلاب در قبال رابطه بین دو بعد هویتی ایرانیان، روندی سریعتر به خود می گیرد و تبیین نگرشهای متمایز فکری نسبت به هویت باستانی ایرانیان اولین قدم در راستای مهندسی فرهنگی این دو بعد هویتی میباشد. نگارنده با مطالعه درباره نگرشهای مختلف فکری پس از انقلاب اسلامی نسبت به هویت باستانی ایرانیان، به سه رویکرد اصلی دست یافت که عبارتند از: نگرش «باستان گرایی» که ستایش از تمدن باستانی ایران و یادآوری دوران مجد و عظمت ایران در عهد باستان را بعنوان مسکّنی بر درد عقبماندگی از کاروان تمدن نوین غرب معرفی کـرده و دوران قبـل از اسلام و بهطور خاص، دوران هخامنشی را مدینه فاضلهای میداند که فقط یکبار اتفاق افتاده و باید دوباره به احیای آن پرداخت. نگرش دوم را می توان «باستانزدایی» نامید که بهنوبه خـود بـه دو دسـته «باستانستیزی انکاری» که اساساً تمدن باستانی ایران از دوره هخامنشی تا ظهور اسلام را به کلی جعلی، ادعایی و غیرواقعی میداند کو دسته دوم «باستان گریزی» که وجود تمدن باستانی را می پذیرد اما به دلایلی ازجمله اینکه نماد ظلم و ستم دوران استبداد شاهنشاهی است با مطرح شدن آن بهعنوان سابقهای شکوهمند و قرار دادن آن بهعنوان بخشی از هویت ایرانیان امروز، مخالف است. کر ایس میان

۱. از چهرههای مؤثر باستان گرا پس از انقلاب می توان به این افراد اشاره کرد: شجاع الدین شفا (تولدی دیگر)، کاظمزاده ایرانشهر (تجلّیات روح ایرانی در ادوار تاریخی)، عبدالرحمان سیف آزاد (ما چرا برتریم)، میرفطروس (ملاحظاتی در تاریخ ایران)، سران حزب پان ایرانیست از جمله سهراب اعظم زنگنه و محسن پزشک پور در مجلات خاک و خون و حاکمیت ملت.

۲. برخی از شخصیتهای باستانستیز انکاری عبارتند از: ناصر پورپیرار، رضا مرادی غیاث آبادی، محمود رض اقلی، مصطفی وزیری، یوسف عزیزی بنی طرف، شهریار زرشناس، عباس سلیمی نمین و ... .

۳. برخی از شخصیتهای باستان گریز پس از انقلاب عبارتند از آقایان: هاشمی رفسنجانی (در دوره اول ریاست جمهـوری)، صادق خلخالی، محمدهادی عبدخدایی و ... که در متن به تفصیل مورد بررسی قرار گرفته است.

اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاهشناسی و شاخصههای فکری) 🏾 ۷۹

رویکرد سومی هم مشاهده می شود که می توان آن را «باستان نگری» نامید. این رویکرد معتقد است که فرهنگ و تمدن باستانی بخشی از هویت ایرانیان امروز است اما مظاهر تمدن باستانی نه به عنوان مظهر شکوه و اقتدار امروز بلکه از جهتی مایه عبرت و از سوی دیگر بیانگر سابقه درخشان هنر، ذوق و اندیشه ایرانی است.<sup>۱</sup>

اکنون سؤال اصلی آن است که شاخصههای فکری و علل پیدایی اندیشه باستانزدایی پس از انقلاب اسلامی در ایران چیست؟

نکتهای که نگارنده را به سمت این پژوهش سوق داد این بود که به نظر میرسد انکار یا ستیز با هویت تاریخی به همان اندازه خطرناک باشد که سلفی گری و حرکت قهقرایی به گذشته. لـذا شناسایی ویژگیهای هر دو اندیشه (باستان گرایی و باستانزدایی) ضروری به نظر میرسد. این پژوهش در راستای واکاوی ماهیت یکی از این دو اندیشه (باستانزدایی) سامان یافته است. کشف شاخصههای فکری و علل پیدایی این دو رویکرد از یک سو ابعاد مختلف ماهیتی آنها را آشکار و از سوی دیگر میتواند در گرینش راهکارهای صحیح مواجهه با آنها توسط نظام جمهوری اسلامی و مدیریت پیامدهای ایـن دو جریـان و سیاستگذاریهای فرهنگی و اجتماعی نظام در قبال آنها، کاربرد داشته باشد تا با کاربست بروندادهای این پژوهش، انسجام سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و مذهبی ایران و در یک کلام «هویت ایرانی»، حفظ شـده و مانع از گسست فرهنگی و مذهبی بین نسلهای کنـونی و آینـده بـا نسـل قـدیم و همچنـین مـانع از فعالسازی گسستهای قومی در جامعه ایران گردید. در این میـان واکـاوی نگـرش باستاننگـری نیـز ضروری و درخور تحقیق است که همانند نگرش باستانگرایی نیازمند پژوهشی مستقل میباشد.

وجود دو بعد باستانی (ملی) و دینی در هویت ایرانی و مرتبط بودن این دو بعد هویتی با یکدیگر و نیز وجود نگرشهای متمایز فکری نسبت به مقوله تمدن ایران باستان و هویت باستانی ایرانیان از پیشفرضهای این پژوهش میباشد.

قبل از ورود به بحث این نکته باید موردتوجه قرار گیرد که راقم این سطور نسبت به صحت یا بطلان ادعای باستانستیزان هیچگونه موضع گیری ندارد و این مقاله به هیچوجه درصدد نقد باستانستیزی به نفع باستان گرایی نمی باشد و نیز در پی اثبات یا رد هیچ کدام از دو نظریه مذکور نیست. بلکه صرفاً درصدد واکاوی شاخصه های فکری و علل پیدایی باستان زدایی در عصر انقلاب (اعم از باستانستیزی و باستان گریزی) فارغ از صحیح یا غلط بودن آن می باشد.

۱. ر.ک: پایگاه اطلاع رسانی دفتر مقام معظم رهبری، بیانات در دیدار مسئولان اجرائی استان فارس، ۱۳۸۷/۲/۱۸؛ مطهری، خدمات متقابل اسلام و ایران، ص ۵۳ \_ ۴۵؛ شریعتی، بازشناسی هویت ایرانی اسلامی، ص ۶۹ \_ ۴۴.

# پیشینه پژوهش

در خصوص موضوع این پژوهش تحقیق مستقلی انجام نگرفته، اما آثاری وجود دارد که به برخی از ابعاد این مسئله پرداختهاند. برای نمونه رضا شجری قاسمخیلی در دو مقاله «بررسی رویکرد اسلامگرایانه ایرانستیز در اندیشه ایرانیان (مورد پژوهش: صاحب بن عباد و بدیعالزمان همدانی)» و «واکاوی نگرش هویتی ابنقتیبه دینوری؛ زمینهها و دلایل تکوین رویکرد اسلامگرایانه در ایران»، به برخی از علل پیدایی اندیشه ایرانستیزی دست یافته.<sup>۲</sup> وی در مقاله «نگرش هویتی ابوریحان بیرونی» هم به برخی از شاخصههای فکری اسلامگرایی معطوف به ایرانستیزی اشاره کرده<sup>۲</sup> اما محدوده پژوهشی هر سه مقاله، قرون نخستین اسلامی است و همچنین ایرانستیزی اشاره کرده<sup>۲</sup> اما محدوده پژوهشی هر سه مقاله، شده درحالی که پژوهش حاضر از یک سو به باستانزدایی اعم از باستانستیزی و باستانگریان بررسی تمام گفتمانهای فکری (نه فقط اسلامگرایی) پرداخته و از سوی دیگر محدوده زمانی بعد از انقلاب را مورد بررسی قرار میدهد. پژوهش حاضر در سطح دادهشناسی با روش اسنادی تاریخی و در سطح تجزیه و تحلیل اطلاعات با روش تبیینی (علتیاب) و تفسیری – تفهّمی (معناکاو) انجام گرفته است.

## گونەشىناسى رويكرد باستانزدايى

مراد از واژه «باستانزدایی» تلاش در جهت انکار و یا مسکوت گذاشتن پیشینه فرهنگی \_ تمـدنی ایـرانِ قبل از اسـلام اسـت. در دوره جمهـوری اسـلامی، ایـن اندیشـه در قالـب دو رویکـرد «سـتیزگرایانه» و «گریزگرایانه» بروز و ظهور پیدا کرده است.

#### ۱. باستانستیزی انکاری

در این نگرش، شکوهمندی تمدن ایران باستان، از دوره هخامنشیان تا ظهور اسلام، مورد انکار قرار می گیرد<sup>۳</sup> و حتی برخی از صاحبان این رویکرد، اساساً سلسلهای مقتدر و قابل اعتنا به نام هخامنشیان را انکار می کنند و آنها را کار گزاران سلسله کیانیان در جنوب ایران قلمداد کرده که مدتی محدود در

۱. ر. ک: شجری قاسم خیلی، «بررسی رویکرد اسلامگرایانه ایرانستیز در اندیشه ایرانیان: »مورد پژوهش: صاحب بن عباد و بدیعالزمان همدانی»»، *پژوهشهای تاریخی ایران و اسلام*، ش ۲۴، ص ۱۱۳ ـ ۱۳۰؛ همو، «واکاوی نگرش هویتی ابن قتیبه دینوری: زمینهها و دلایل تکوین رویکرد اسلامگرایانه در ایران»، *پژوهشنامه تاریخ اسلام*، ش ۲۵، ص ۴۱ ـ ۲۳.

۲. ر. ک: مصاحبه شهریار زرشناس با م*اهنامه مشرق ۱۳۹۷/۸/۷*؛ پورپیرار، *نعـل وارونـه*، ص ۴۸؛ مـرادی غیـاث اَبـادی، ب*استان شناسی تقلب و رنجهای بشری*، ص ۸۹؛ رضاقلی، *تاریخ سیاسی ایـران باسـتان*، ص ۳۹؛ شـجری قاسـمخیلـی، «نگرش هویتی ابوریحان بیرونی»، **جستارهای تاریخی**، ش ۱، ص ۹۶ ـ ۷۱.

۳. ر.ک: پورپیرار، **دو***ازده قرن سکوت***، ص۱۸۳؛** مرادی غیاثآبادی، **باستان شناسی تقلب و رنج های بشری،** ص ۹۷.

اندیشه باستان زدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاه شناسی و شاخصه های فکری) 🛛 🔥

بخشهایی از ایران و بینالنهرین حکومت کردهاند و تا قبل از دوره پهلوی نام آنها در میان سلسلههای نامدار باستانی مشاهده نمی شود.<sup>۱</sup>

براساس این رویکرد، آنچه که بهعنوان هویت ملی در دو قرن اخیر برای ایرانیان مطرح شده، اساساً مجعول و فاقد پیشینه تاریخی است.<sup>۲</sup> بنابراین ایرانیان دارای دو بعد هویتی ملی و دینی نبوده و نیستند بلکه هویتشان تکبعدی است زیرا آنچه که در طول تاریخ ایران مطرح بوده هویت دینی است و هویت ملی از جعلیات اروپاییان است که برای مهار بحرانهای خارجی و داخلی، آنرا جعل و در سراسر جهان به مدد قدرت و ابزار سلطه گری خود به اجرا درآوردهاند.<sup>۳</sup>

این نگرش معتقد است که نمی توان و نباید به تاریخ فرهنگ و تمدن ایران از دوره هخامنشان تا ظهور اسلام مباهات کرد زیرا آنچه که امروز از فرهنگ و تمدن هزاره قبل از اسلام به دست ما رسیده یا تماماً جعلی است و یا آمیخته با جعلیات فراوانی میباشد.<sup>۴</sup>

گفتمان مذکور، مفاهیمی همچون «نژاد آریایی» و «دولتشهری به نام ایران در دوران باستان» را جعلی و فاقد مستندات علمی میداند. از مشهورترین اندیشهورزان این نظریه میتوان به «ناصر پورپیرار»، «رضا مرادی غیاثآبادی»، «محمود رضاقلی»، «محمدقلی مجد» و «مصطفی وزیری» اشاره کرد. نکتهای که نباید از نظر دور داشت این است که هیچ یک از افراد مذکور نتوانسته مقالهای در اثبات گفتمان «باستانستیزی انکاری» در مجلات معتبر علمی و محافل آکادمیک منتشر کند که این خود گویای عدم پذیرش کلیّت این نظریه در محافل علمی و دانشگاهی معتبر است.<sup>۵</sup> اما این مسئله هیچ خللی در این پژوهش ایجاد نمی کند چون هدف، پی بردن به ماهیت و شاخصههای فکری این گفتمان بهعنوان یکی از نظریات متمایز مطرح شده در حوزه هویتشناسی باستانی ایران است. خواه این نظریه،

۱. ر.ک: سلیمی ثمین، «آناتومی تاریخنگاری معاصر (گفتگو با عباس سلیمی نمین)»، *زمانه*، ش ۴۲ ــ ۴۱؛ پورپیرار، **دوازده** قرن سکوت، ص ۲۲۳.

۲. ر. ک: وزیری، ایران به مثابه ملتی خیالی، ۱۳۹۰/۱۲/۱۹؛ www.iran as imag in ednation.blogfa.com

۳. ر. ک: همان.

۴. ر. ک: پورپیرار، **د***وازده قرن سکوت***، ص ۱۵۱؛ مرادی غیاثآبادی،** *باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری***، ص ۳۳.** 

۵. بهعنوان نمونه نوشتههای پورپیرار یا بهصورت کتابهایی مستقل و غیر مرتبط با انتشارات دانشگاهی یا پژوهشگاهی و یا مقالاتی در نشریههای غیر علمی مثل فصلنامه کتاب نقد و نیز کتابهای مرادی غیاثآبادی بدون اینکه موفق به مجروز ارشاد شده باشد فقط در سایت خودش در فضای مجازی منتشر شده و مقالات ایشان نیز در دو مجله غیر علمی مثل «دانش و مردم» و «آوین» منتشر شده است. همچنین اهم مطالب مصطفی وزیری در چند سخنرانی در نیویورک مطرح شده و در وبلاگ شخصیاش ترجمه گردیده است.

#### ۲. باستانگریزی

این نگرش، شکوهمندی تمدن ایران در هزاره قبل از اسلام را می پذیرد اما با مطرح شدن آن بهعنوان سابقه افتخار آمیز ایرانیان مخالف است زیرا این دوران، از یک سو دوران کفر و جاهلیت ایرانیان است و از سوی دیگر، ظلم و ستم پادشاهان مستبد، شکوه تمدنی این دوران را تحت الشعاع خود قرار می دهد و مانع از آن می شود که ما امروز، دم از اعتلای فرهنگ و تمدن ایران باستان بزنیم. زیرا مطرح کردن نمادها و مظاهر کفر و جاهلیت و ظلم، شایسته نیست.<sup>(</sup>

# شاخصىەھاى فكرى نگرش باستانزدايى

برای شناخت ماهیت هر اندیشه ابتدا میبایست مفاهیم کلیدی و مقوّمات مفهومی آنرا جستجو کرد. ایـن مفاهیم تحتعنوان شاخصههای فکری مطرح می گردد. در این مقاله سعی بر آن است که در حـد امکـان اساسی ترین شاخصههای فکری اندیشه باستانزدایی با مراجعه به اسناد و به روش معناکاوی تبیین گردد.

۱. باور به شکوهمندی تمدن ایران قبل از هخامنشیان و انکار آن از هخامنشیان تا ظهور اسلام یکی از اقسام رویکرد باستانزدایی، باستانستیزی انکاری میباشد. این نگرش نهتنها فرهنگ و تمدن ایران در دوره باستان را انکار نمی کند بلکه آنرا تا قبل از روی کار آمدن هخامنشیان بسیار با شکوه هم میداند.<sup>۲</sup> باستانستیزان انکاری معتقدند که هخامنشیان، جنگجویان بینامونشان و غیربومیان مزدوری بودند که قوم یهود برای انتقام و نابودی تمدنهای چندگانهپرست بینالنهرین و رهایی ثروت و هم کیشان خود از اسارت بابل و بازگشت به سرزمین مقدس، آنان را اجیر کرده بودند.<sup>۳</sup> این قوم بینامونشان مهاجم و دو قوم مهاجم بعدی (سلوکیان و ساسانیان) جز به رکود و اضمحلال کشاندن شکوه دوره هخامنشی، اشکانی و ساسانی واقعیت خارجی ندارد و با توسل به برخی استدلالهای تاریخی و باستانشناختی اثبات میکند که هرگونه اطلاعات تاریخی که اثبات کننده تمدن باشکوه ایران در دوره

۱. ر. ک: خلخالی، **کوروش دروغین و جنایتکار**، ص ۱۱؛ روزنامه جمهوری اسلامی، سخنان رئیسجمهور در کنگره هـزاره فردوسی، ۱۳۶۹/۱۰/۲، ص ۳؛ عبدخدایی، «سخنرانی آقای عبـدخـدایی در «کنگـره شـعر و ادب و هنـر» فرهنگسـرای نیاوران»، **فصلنامه هنر**، ش ۱، ص ۲۳.

۲. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»**،** *کتاب نقد***،** ش ۲۳، ص ۳۸؛ مرادی غیاثآبادی، **باستانشناسی تقلب و رنجهای بشـری**، ص ۸۷؛ رضاقلی، **تاریخ سیاسی ایران باستان**، ص ۳۳.

۳. ر. ک: پورپیرار، **د***وازده قرن سکوت***،** ص ۱۸۳.

اندیشه باستان زدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاه شناسی و شاخصه های فکری) 🛛 🕅

حتی به نوشته ناصر پورپیرار، <sup>(</sup> هرودوت هم که از تبار بومی هخامنشیان در این سرزمین سخن رانده است خیالبافی بیدقت بوده که در نگارش تاریخ ملل به سهل انگاری و مراجعه صرف به افسانه های عامیانه و اسناد درباریان بسنده می کند و بعید نیست که مزدور آنان بوده باشد.<sup>۲</sup>

حسن شایگان مترجم کتاب *نهادهای اجتماعی و ساختار اقتصادی امپراتوری هخامنشی* نوشته محمد داندامایف که از نخستین آثار غیرایرانی منتقد دوره هخامنشی میباشد معتقد است که «هخامنشیان نه خط و نه کتابتی داشتند. آنها صناعت و طبابت و ... هم نداشتند و بهطور کل هرچه به نام تمدن هخامنشی گفته می شود هیچ گونه پایه علمی ندارد. تاریخ هخامنشیان سراسر فضاحت است».<sup>۳</sup>

یکی از شواهدی که این نگرش برای اثبات جعلی بودن فرهنگ و تمدن دوره هخامنشی ارائه میدهد این است که از هخامنشیان قبل از حضور در تاریخ بهعنوان بنیانگذاران یک امپراطوری، هیچ نشانه فرهنگی \_ قومی حتی در حد یک سفال ساده به دست نیامده است و علائم اقتدار تمدنی از جمله معماری، خط، تدارکات زیستی و ادوات نظامی که به آنها نسبت داده میشود در واقع میراث برجای مانده از تمدنهای مغلوب است و مدرکی مبنی بر اینکه موارد مذکور مربوط به قدرت تمدنی ایران در عصر هخامنشی باشد در دست نداریم.<sup>۴</sup> شاهد دیگر اینکه در سراسر دوران ۱۲۰۰ ساله ایران قبل از ظهور اسلام، هیچ اثری از حضور اندیشه و عمل ملّی و همکاری ایرانیان با طبقه حاکمه در حوزه سیاست، اقتصاد و فرهنگ دیده نمیشود و این به دلیل گستردگی و عمق ضربه سهمگین مهاجمان غیربومی و فقدان فضای مناسب برای شکوفایی استعدادهای بومیان این سرزمین بوده است تا جایی که باتوجهبه منابع موجود، ایرانیان تا دو قرن پس از ظهور اسلام حتی یک شخصیت برجسته در حوزه علم و ادب و هنر به جهانیان معرفی نکردند و به نوشته پورپیرار «اساد فرهنگی جهان در این دوره حتی یک برگ هنر به جهانیان معرفی نکردند و به نوشته پورپیرار «اساد فرهنگی جهان در این دوره حتی یک برگ

برخی از باستانستیزان، بسیاری از اکتشافات باستانشناسان را که بیانگر آثار تمدنی عصر هخامنشی میباشد زیر سؤال میبرند. «محمود رضاقلی» با نقل بخشهایی از خاطرات شفاهی و مکتوب برخی از اعضای ایرانی و اروپاییِ گروههای اکتشاف در ایران و بینالنهرین، به این نکته اشاره میکند که بسیاری

۵. ر. ک: همان، ص ۴۷.

۱. ناصر بناکننده (پورپیرار) از مؤثرترین چهرههای باستانستیز انکاری میباشد که کتب زیادی از جمله نعـل وارونـه، دوازده قرن سکوت و … در اثبات این نظریه نوشته و مصاحبههای متعددی در این زمینه بعد از انقلاب داشته است.

۲. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه (بررسی تحریف تاریخ ایران بهوسیله یهود)»، کتاب نقد، ش ۲۳، ص ۱۳۵.

۳. گفتگوی خبرگزاری مهر با حسن شایگان، ۱۴۰۰/۱۰/۴؛ ۱۴۰۰/۱۰/۴ https://www.mehrnews.com/news/5383376

۴. ر. ک: پورپیرار، *نعل وارونه (بررسی تحریف تاریخ ایران بوسیله یهود)*، ص ۱۷۸.

از آثار منتسب به هزاره قبل از اسلام و مخصوصاً دوران هخامنشی و ساسانی، به صورت سفارشی با روشهایی بسیار ماهرانه ساخته شده و به همراه اندک مکشوفات واقعی مستقیما به موزههای اروپا منتقل گردیده و از آن زمان تاکنون به هیچ محقق بیطرفی اجازه راستیآزمایی آن آثار داده نشده و نخواهد شد.<sup>۱</sup> به عقیده وی تخت جمشید بنایی است که از زمان هخامنشیان تاکنون نیمه کاره رها شده لذا نمی تواند بیانگر تمدن درخشان عصر هخامنشی باشد بلکه مظاهر اصلی تمدن ایران در زیر این بنا مدفون است و بدلیل آثار ایلامی کشف شده در آنجا، می بایست این مکان را دلیلی بر شکوه تمدنی عصر «نو ایلامی»<sup>۲</sup> دانست. او با استناد به نقل قولهای شفاهی، ادعا می کند که کتیبهها و سنگنوشتههای کشف شده توسط کاوشگران غربی در تخت جمشید تماماً مربوط به تمدن ایلامی است که استعمارگران

رضا مرادی غیاث آبادی<sup><sup>3</sup> نیز با ذکر شواهد و ادلّهای سعی در اثبات جعلی بودن آثار مـذکور دارد.<sup>6</sup> وی پس از ذکر ادّله در پایان مینویسد:</sup>

نمونهها و مصادیق اندکی از این گونه جعلها که عمدتاً بهواسطه دانشمندان مشهور و شخصیتهای صاحبنام دانشگاهی، بهطرزی زیرکانه و با ساختار و ظاهری علمی و حرفهای انجام شده، عبارتند از: افزودن ابیات و اشعار آریاگرایانه، ملی گرایانه و نژادپرستانه به شاهنامه فردوسی، دستکاری در ترجمه گاتای منسوب به زرتشت، تحریف در ترجمه کتیبههای باستانی و متون پهلوی، تصرف در نامهای جغرافیایی کهن، جعل و ساخت کتیبههای فارسی باستان، مهرهای هخامنشی، جامهای طلایی و اشیای زرین و سیمین که بهخصوص به همدان، کلاردشت، املش، گورستان مارلیک، تپه حسنلو، تپه زیویه و غار کلماکره منسوب شدهاند.<sup>۶</sup>

علی محمد طرفداری در مقدمهاش بر کتاب *آمریکا و ایلغار آثار باستانی ایران*، ضمن تأکید بر

۱. ر.ک: رضاقلی، **تاریخ سیاسی ایران باستان**، ص ۳۹ ـ ۳۷.

- ۲. آخرین دوره سلسله ایلامیان که بین سالهای ۱۱۰۰ ـ ۵۳۹ (پ. م) به مرکزیت شوش در محدوده جنـوب غربـی فـلات ایران که شامل استانهای ایلام، خوزستان و بخشهایی از فارس میشد حکومـت مـیکردنـد و در دو مرحلـه ابتـدا بـا حملات آشوریانِ بینالنهرین و در آخر توسط هخامنشیان از بین رفتند.
  - ۳. همان، ص ۴۰.
- ۴. وی از چهرههای بسیار فعالِ گفتمان باستانستیزی انکاری میباشد. دارای چندین اثر از جملـه، باسـتانشناسـی تقلـب و رنجهای بشری، هولوکاست هخامنشی و همچنین وبگاه پژوهشهای ایرانی است که افکار خود را در آن بهطـور مفصـل بیان میکند.
  - ۵. ر. ک: مرادی غیاث آبادی، **باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری،** ص ۴۹ ـ ۲. ۶. همان، ص ۱۶.

#### اندیشه باستان زدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاه شناسی و شاخصه های فکری) 🛛 🗚

ضرورت بازنگری اساسی در شالودهها و بنیانهای باستانشناسی ایران، بهنحو استفهام انکاری این سوال را مطرح می کند که آیا اطلاعات تهیه شده توسط «اسمیت» که از جانب مؤسسهای صهیونیستی مأمور کاوش در تختجمشید بوده و به شهادت اهل فنّ با نهایت سرعت و کمدقتی همراه با سهلانگاریِ منجر به تخریب جبران ناپذیر، <sup>(</sup> انجام گردیده، اساساً میتواند مبنای دانسته های ما درباره هخامنشیان باشد؟!<sup>۲</sup> و بالاخره این جمله که «در طول دویست سال گذشته، باستان شناسی، مدارک تاریخی مورد نیاز سیاستمداران را برای اثبات حقانیت ایده های سیاسی ایشان فراهم می کند».<sup>۳</sup> دربردارنده تمام مطالب بالا می باشد.

بسیاری از باستانستیزان معتقدند که مقبره منسوب به کوروش در پاسارگاد هیچ ربطی به وی ندارد و این هم از جعلیات وارد شده در تاریخ ایران در ۱۰۰ سال گذشته است. استدلال آنها بر این مبناست که اولاً: آزمایشات ژنتیکی انجام گرفته در داخل مقبره فقط جسد دو زن را به اثبات میرساند. ثانیاً: امکان آوردن جسد کوروش از مناطق شمالشرقی با شرایط آن زمان وجود نداشت ضمن اینکه مورخان نوشتهاند که ملکه ماساژتها بهخاطر انتقام پسرش سر کوروش را جدا و بدنش را قطعهقطعه کرد. ثالثاً: بنای موجود در پاسارگاد به شیوه معماری یونانی ساخته شده و تا ۱۰۰ سال قبل نیز به مقبره مادر سلیمان معروف بوده.<sup>۴</sup> برخی از باستانستیزان فرایند ورود جعلیات در تاریخ ایران باستان را یه ودی سازی تاریخ ایران می نامند و معتقدند که یکی از علل این کار آن بوده که تنها دورهای که تاریخ ایران با تاریخ قوم برجسته کند مورد قبول و بقیه اسناد معدوم و یا مخفی گردید.<sup>۵</sup>

۲. باور به نقش آفرینی فعال یهود در تحریف تاریخ ایران باستان

یکی از ارکان اصلی نگرش باستانستیزی انکاری، باور به توطئه گری یهود در بزرگنمایی شکوه تمدنی عصر هخامنشی و تحریف تاریخ ایران باستان میباشد تا حدی که برخی از اندیشهورزان گفتمان باستانستیزی انکاری، تاریخ هخامنشیان را برگ تازهای از تاریخ یهود دانسته و این قوم را یکی از اسباط

- ۱. در کتاب مذکور عکسهایی منتشر شده که نشان میدهد گروه اکتشاف با بیل و کلنگ به حفاری در محدوده تخت جمشید مشغولند و به این نکته اشاره میشود که بجای قلم مو از کلنگ استفاده کردن آیا جز تخریب برنامهریزی شده چیز دیگری نام دارد؟ (ر. ک: مجد، *آمریکا و ایلغار آثار باستانی ایران*، ص ۱۸و ۲۲۷ – ۲۲۶)
  - ۲. ر. ک: مجد، آمریکا و ایلغار آثار باستانی ایران، ص ۱۲.
  - ۳. آجرلو، «تاراج بزرگ: آمریکا و غارت میراث فرهنگی ایران»، **دوفصلنامه مطالعات باستانشناسی**، ش ۳، ص ۲۳.
- ۴. ر.ک: مصاحبه شهریار زرشناس با *ماهنامه مشرق* ۱۳۹۷/۸/۷؛ پورپیرار، «نعل وارونه»، *کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۴۸؛ مرادی غیاثآبادی، *باستانشناسی تقلب و رنجهای بشری*، ص ۸۹؛ رضا قلی، *تاریخ سیاسی ایران باستان*، ص ۳۹.
  - ۵. ر. ک: سلیمی ثمین، «آناتومی تاریخنگاری معاصر (گفتگو با عباس سلیمی نمین)»، *زمانه*، ش ۴۲ \_ ۴۱.

یهود قلمداد می کنند و برای اثبات این مدعا شواهدی از جمله تشابهات بسیار زیاد متون کتیبههای برجای مانده از هخامنشیان با متون مقدس یهود و یا تمجید تورات از کوروش، ارائه می دهند.<sup>۱</sup> این نگرش معتقد است که هخامنشیان «شاهان یهودیّه» بودند نه سلسلهای ایرانی.<sup>۲</sup> آنان بر این باورند که اساسا نوشتههای تمجیدآمیز تورات از اقدامات کوروش و برخی از شاهان هخامنشی تماماً جعلیات علمای یهود است که برخی در آستانه ظهور کوروش برای ایجاد دلگرمی بین یهودیان دربند به عنوان وعدههای الهی به تورات افزودند و برخی نیز پس از روی کار آمدن هخامنشیان و سیاستهای یهودگرایانه آنها، به کتاب مقدس افزوده شد.<sup>۳</sup> البته این نکته را نباید از نظر دور داشت که قوم یهود در طول تاریخ بهدلیل اعتقادات خاص دینیشان، توانایی ارائه سیستمی برای همزیستی با غیرنژاد خود را نداشته و دارای اندیشه بخشیده شده و مجازند دست به هر کاری در جهت پیشبرد منافعشان بزنند».<sup>۴</sup> وقایع یک قرن اخیر در فلسطین به خوبی گواهی بر این مدعا در عصر کنونی میباشد.

نگرش «باستانستیزی انکاری» معتقد است، خاورشناسان و باستان شناسانی مانند گیرشمن، گلدزیهر، واندنبرگ، هرتسفلد، اشمیت و آستروناخ، همگی یهودی تبار بوده و تلاش دارند با جعل تاریخ پرشکوه هخامنشی، اشکانی و ساسانی، قوم یهود را در پس پردهای از دود پنهان کنند.<sup>۵</sup>

پورپیرار با استناد به کتیبه بیستون<sup><sup>3</sup> که نام ۳۲ قوم ایرانی را بهعنوان اقوام شورشی ذکر کرده که به مدد اهورامزدا آنان را سرکوب نموده است، چنین استدلال میکند که چون از هخامنشیان به بعد هر گز نامی از این اقوام در منابع تاریخی به میان نیامده، به این نتیجه میرسیم که یک نسلکشی عظیم بهوسیله هخامنشیان و قوم یهود در منطقه بینالنهرین و ایران کنونی رخ داده و زیرساختهای تمدنی</sup>

- ۳. ر. ک: پورپیرار، **دو***ازده قرن سکوت***،** ص ۲۵۲.
- ۴. مرادی غیاثأبادی، *باستانشناسی تقلب و رنجهای بشری*، ص۴۶.
- ۵. ر. ک: پورپیرار، *نعل وارونه*، ص ۵۱؛ رضاقلی، *تاریخ سیاسی ایران باستان*، ص ۱۰؛ مرادی غیاث آبادی، *باستان شناسی تقلب و رنج های بشری*، ص ۳۶.

۱. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، کتاب نقد، ش ۲۳، ص ۱۷۸.

۲. ر. ک: نامـدار، *آذربایجان و تورک خبرلـری Azturkxabarleri* مصـاحبه بـا دکتـر مظفـر نامـدار دربـاره کـوروش و هخامنشیان، ۲ نوامبر ۲۰۱۹.

برجای مانده از تمدنهای باشکوه بین النهرین از بین رفته است. شواهدی همچون شهر سوخته سیستان، بقایای کشف شده تمدن بزرگ مارلیک در جنوب دریای خزر، بقایای تمدن بزرگ البرز مرکزی، تپههای سیلک کاشان و سرانجام تمدن بزرگ اورارتوها که به گفته پورپیرار همگی حدود ۲۵۰۰ سال پیش (تقریباً همزمان با ظهور هخامنشیان) نابود شده اند، نشانی از این تمدن سوزی و نسل کشی بزرگ مهاجمان غیربومی اجیر شده به دست قوم یهود است.<sup>(</sup> این رویکرد معتقد است که آنچه در تورات کنونی به عنوان واقعه «پوریم»<sup>۲</sup> ذکر گردیده، در واقع همان نسل کشی بزرگ ایرانیان به دستور خشایارشا می باشد که به دست یهودیان ساکن در ایران انجام گرفت و امروزه نیز بسیاری از یهودیان اروپا و آمریکا آزرا جشن «ایرانی کشی» میخوانند.<sup>۳</sup> پورپیرار با استناد به واقعه پوریم معتقد است که بسیاری از اقوام مذکور در کتیبه بیستون با روشی غافل گیرانه همانند واقعه پوریم به یکباره نسل کشی شده اند<sup>۴</sup> و آنچه از نظر وی جای تعجب است این است که «اکنون ایرانیان بزرگترین بنیان برافکنان هویت دیـرین خود یعنی هخامنشیان را در جای بنیان گذاران هستی و هویت کهن خویش نشانده و تسلیم توطئهای شده اند که به همت و پشتکار مشتی مورخ یهود و روشنفکران بی هوش خدمتگزار آنان ممکن شده و به راستی که گویی بر پای تاریخ شرق میانه نعل وارونه کوبیده اند.<sup>۵</sup>

## ۳. مناقشبه در شخصیت کوروش

یکی از اصلی ترین شاخصه های فکری جریان باستان زدایی و مخصوصاً شاخه باستان ستیزان، مناقشه در شخصیت «کوروش» سرسلسله دودمان هخامنشی می باشد. در میان شخصیت های تاریخ ایران باستان هیچ فردی به اندازه کوروش دوم مورد نزاع قرار نگرفته. به نظر می رسد یکی از دلایل «کوروش ستیزی» مقابله با «کوروش ستایانِ باستان گرا» بوده که از وی شخصیتی تا حد پیامبری ارائه کرده اند.<sup>3</sup> با مطالعه

- ۲. پوریم یا فوریم (در عبری به معنی قرعهها) از اعیاد یهودی، مصادف با روز چهاردهم آذار در تقویم یهود (مطابق فوریه میلادی) است که به روایت تورات (عهد عتیق) این عید به یادبود نجات یهودیان ساکن در ایران (۴۷۳ پ م) از توطئه قتل عام توسط وزیر خشایارشا و پیروزی یهودیان، بر بدخواهانشان میباشد که منجر به اعدام وزیر ضد یهود و قتل عام هفتاد و هفت هزار نفر به دست یهودیان در ایالات مختلف ایران با موافقت شاه، گردید. (ر. ک: **عهد عتیق**، کتاب اِستر، سفر هشتم و نهم)
  - ۳. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، *کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۵۳ \_ ۵۱.
    - ۴. ر. ک: همان، ص ۶۰.
      - ۵. همان، ص ۶۰.
- ۶. بهعنوان نمونه باستانی پاریزی مینویسد: «کوروش، سرمشق اخلاق و نمونه یک انسان آزاد و نماینده یک حقیقت روحانی و خدایی یعنی وسیله نجات بندگانش از بردگی و اسارت بود ... تا بدانجا که قـوم یهـود او را برگزیـده خداونـد و مسیح موعود شمردند». (باستانی پاریزی، «کوروش در روایات ایرانی»، **بررسیهای تاریخی**، ش ۱۱، ص ۱۶۹)

۱. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»*، کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۵۳ ـ ۵۱.

آثار باستان ستیزان درباره شخصیت کوروش به مطالبی برمی خوریم که غالباً نام جنایات کوروش بر آن گذاشته و آن ا مستند به منابع متقدّم یونانی و یا مطالعاتی جدید کردهاند. از نظرگاه این اندیشه شخصیت کوروش در یک فرد عیاش، زنباره، قاتل، شکنجه گر، دزد ناموس، سارق، جنایتکار جنگی، بت پرست و یا بی دین، عوام فریب، کشور گشا و ثروت اندوز، خلاصه می شود. ( اهم جنایات منتسب به کوروش، چنین است:

۱. نابودی تمدن ماد، غارت هگمتانه و به بردگی گرفتن برخی از مردم.<sup>۲</sup>

۲. قتل عام مردم نینوا در روزی که مردم به عنوان عید مشغول سرور و شادی در خیابان ها بودند.
 ۳. نابودی تمدن لیدی و سرکوبی خشونت آمیز قیام مردمی که پس از چند سال رخ داد.
 ۴. نابودی تمدن «نو ایلامیان» شوش با قتل عام عمومی و کشتن پادشاه آنان.<sup>۵</sup>
 ۵. تأمین هزینه لشکرکشی از نذورات معابد و چپاول اموال ملل مغلوبه.<sup>۶</sup>
 ۶. کشتن برخی از سران حکومت های مغلوب فقط به دلیل تصاحب زنان زیبای شان.<sup>۹</sup>

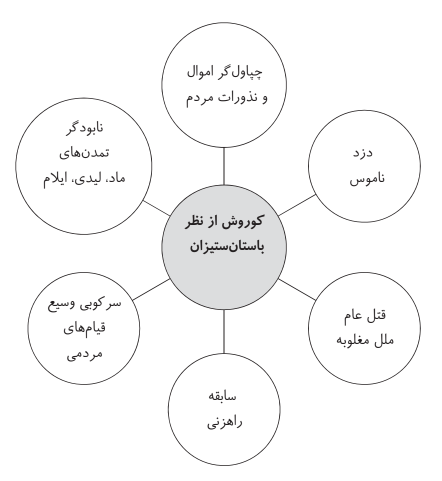
۷. دزدی ناموس یا همخوابه شدن با زنان زیبای شوهرداری که شوهرشان از چنگ کوروش گریخته یا به دلایلی حضور نداشتند.<sup>۸</sup>

۸. سابقه راهزنی در دوران جوانی که برخی آنرا به «راهِ زنی» یعنی «لواط دادن» تفسیر کردهاند. <sup>۳</sup>

- ۱. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، کتاب نقد، ش ۲۳، ص ۹۸ ـ ۵۷؛ رضاقلی، تاریخ سیاسی ایـران باسـتان، ص ۱۲۷ ـ ۲۹؛ مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۱۶۹ ـ ۱۰۳؛ خلخ الی، کـوروش دروغـین و جنایتکار، ص ۵۵ ـ ۱۰.
  - ۲. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، *کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۵۷؛ رضاقلی، *تاریخ سیاسی ایران باستان*، ص ۸۶.
- ۳. ر. ک: مرادی غیاثآبادی، *باستانشناسی تقلب و رنجهای بشری*، ص۱۴۵؛ خلخالی، *کوروش دروغین و جنایتکار*، ص ۴۴.
- ۴. ر. ک: پورپیرار، **دوازده قرن سکوت**، ص ۵۷؛ رضاقلی، **تاریخ سیاسی ایران باستان**، ص ۱۰۷؛ مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۱۴۹.
- ۵. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، *کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۴۶؛ مرادی غیاثآبادی، **باستان شناسی تقلب و رنجهای بشـری**، ص ۱۳۳.
- ۶. ر. ک: پورپیرار، **دوازده قرن سکوت**، ص <sup>۶</sup>۶؛ رضاقلی، **تاریخ سیاسی ایران باستان**، ص ۱۱۷؛ مرادی غیاث آبادی، باستان شناسی تقلب و رنجهای بشری، ص ۱۲۲.
- ۷. ر. ک: مرادی غیاث آبادی، *باستان شناسی تقلب و رنج های بشـری*، ص۱۴۹؛ خلخـالی، *کـوروش دروغـین و جنایتکـا*ر، ص ۲۸.
- ۸. یک نمونه که صادق خلخالی از کتاب *ایران باستان* نوشته پیرنیا، ص ۳۲۷ نقل میکند این است که: «پانته آ» همسر «آبراداتس» که از طرف شاه آشور به سفارت شرق فرستاده شده بود پس از تسخیر شوش بهدلیل زیبایی خارقالعادهاش مورد توجه کوروش قرار گرفت و با او همبستر شد. آن زن که نتوانست این بیعفتی را تحمل کند خودکشی کرد. (ر. ک: خلخالی، *کوروش دروغین و جنایتکار*، ص ۱۳)

۹. ر. ک: همان، ص۳۱.

اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاهشناسی و شاخصههای فکری) 🛛 🗚



نمودار شخصیت کوروش از منظر باستانستیزان

یکی از عمدهترین استدلالهایی که از تحلیل آثار صاحبان این تفکر به دست میآید آن است که این گروه فارغ از اسناد و مدارک، معتقدند که نمیتوان بر نیمی از جهان غلبه کرد بدون اینکه کشتار وسیع و غارت اموال ملتها برای تأمین مخارج ادامه لشکرکشی، رخ داده باشد. نمیتوان پذیرفت که تمام پادشاهان مغلوب، سرزمین خود را بدون دفاع تقدیم کوروش کرده باشند ضمن اینکه به شواهد تاریخی، کوروش ۲۰۰ جنگ انجام داده که فقط سه جنگ با مصالحه به پایان رسیده است و قاعدتاً میبایست میلیونها نفر در این جنگها کشته، مصدوم و بیخانمان شده باشند.<sup>۱</sup> و در یک کلام از نظر صاحبان این اندیشه، چنین شخصیتی نهتنها نمیتواند مایه افتخار ایران و ایرانی باشد بلکه چیزی جز ننگ و سرافکندگی تاریخی برای ما به ارمغان نمیآورد.

۱. ر. ک: پورپیرار، «نعل وارونه»، *کتاب نقد*، ش ۲۳، ص ۹۸ \_ ۵۷؛ همو، **دوازده قرن سکوت**، ص ۵۷؛ رض اقلی، *تاریخ سیاسی ایران باستان،* ص ۵۷ \_ ۱۶۹ \_ ۱۰۳؛ سی*اسی ایران باستان*، ص ۱۲۷ \_ ۲۹؛ مرادی غیاثآبادی، *باستانشناسی تقلب و رنجهای بشری،* ص ۱۶۹ \_ ۱۰۳؛ خلخالی، *کوروش دروغین و جنایتکار*، ص ۵۵ \_ ۱۰.

۴. عدم وجود مستندات علمی بر اثبات «نژاد آریایی»

یکی از مشخصههای فکری اندیشه باستانزدایی، جعلی دانستن واژه «نژاد آریا» و «مهاجرت آریاییها» میباشد. این تفکر هرچند وجود واژه «آریَن» در کتیبههای ایران باستان را میپذیرد اما آنرا نه بهمعنای یک «نژاد» بلکه بهمعنای یک «طبقه» از قوم پارس یعنی طبقه اشراف و نجیبزادگان معنا میکند.<sup>۱</sup> برخی دیگر آنرا بهمعنای یک «طبقه» از قوم پارس یعنی طبقه اشراف و نجیبزادگان معنا میکند.<sup>۱</sup> برخی دیگر آنرا بهمعنای یک «طبقه و یا یک دودمان میدانند نه یک نژاد با ویژگیهای ژنتیکی خاص برخی دیگر آنرا به معنای یک «نژاد» بلکه بهمعنای یک همنای یک «طبقه» از قوم پارس یعنی طبقه اشراف و نجیبزادگان معنا میکند.<sup>۱</sup> برخی دیگر آنرا بهمعنای یک همنای و یا یک دودمان میدانند نه یک نژاد با ویژگیهای ژنتیکی خاص برخی دیگر آنرا بهمعنای یک قبیله و یا یک دودمان میدانند نه یک نژاد با ویژگیهای ژنتیک که بهمعنای یک واژه نزاد آریایی را به کروه انسانی متمایز از لحاظ زیستشناسی. همان طور که اولین شرقشناس غربی که واژه نژاد آریایی را به کار برد، پس از اینکه برداشتهای متعدد از کلامش ارائه گردید، تصریح کرد که منظورش بخشی از یک دودمان است نه یک زیر شاخه انسانی متمایز.<sup>۲</sup>

به عقیده صاحبنظران تفکر باستانزدایی، گفتمان «آریایی گری» ابتدا در اروپای قـرن ۱۸ بـ معنـوان یک دستاورد زبانشناختی و صرفاً علمی مطرح شد<sup>۳</sup> و بهدلیل اینکه از قابلیت خـوبی در جهـت توجیـه سلطه گری غرب برخـوردار بـود دستاویز سیاسـتمداران اروپا قـرار گرفت و بـمعنـوان یـک دسـتاورد انسانشناسی نژادی (یعنی آریا بهعنوان یک نژاد) مطرح گردید که این نژاد بهدلیل داشـتن ویژگـیهـای خاص خدادادی، توانایی تمدنسازیش از سایر نژادها بسیار بیشتر بوده و حدود هزاره دوم قبل از مـیلاد از نواحی جنوب سیبری به سه منطقه دره رود سند (شمال هندوستان کنونی)، فلات ایـران و اروپـا سـرازیر شدند.<sup>4</sup> این گفتمان که یک گروه از انسانها بهصورت ذاتی، درونی و غیر اکتسابی نسبت به بقیـه والاتـر یا پستترند، صرفنظر از پشتوانه علمیای که برای آن ترتیب داده شد، غالباً بهعنوان یک ابـزار سیاسی بههت سرکوب کردن دیگران به کار رفته است. گفتمان آریایی در نهایت با وحشی گریهای آلمان نـازی به اوج خود رسید. اما آریاییباوری در ایران اولین بار «در نیمه نخست قرن بیستم هنگامی مطرح شد که به اوج خود رسید. اما آریاییباوری در ایران اولین بار «در نیمه نخست قرن بیستم هنگامی مطرح شد که بریان ناسیونالیستی رادیکال ایرانی در پی مدیریت مواجهه ایران با اروپا و مدرنیته برآمده بـود».<sup>۵</sup> پاسخ بریان ناسیونالیستی رادیکال ایرانی در پی مدیریت مواجهه ایران با اروپا و مدرنیته برآمده بـود».<sup>۵</sup> پاسخ دریان ناسیونالیستی رادیکال ایرانی در پی مدیریت مواجهه ایران با اروپا و مدرنیته برآمده بـود».<sup>۵</sup> پاسخ

۱. ر.ک: ضیاء ابراهیمی، *پیدایش ناسیونالیسم ایرانی (نژاد و سیاست بیجاسازی)*، ترجمه حسن افشار، ص ۲۳۰.

۲. ر.ک: مرادی غیاثآبادی، *باستانشناسی تقلب و رنجهای بشری*، ص ۴۵.

۳. یعنی ابتدا آریا بهعنوان ریشه مشترک زبانهای هندی و ایرانی و اروپایی مطرح شد.

۴. عبدالله شهبازی در مصاحبه با روزنامه انتخاب طی چندین جلسه بهطور مفصل باورهای خود مبنی بـر رونـد تبـدیل واژه آریایی از یک مفهوم زبان شناختی بـه مفهـومی نـژادی را بیـان مـیکنـد. (شـهبازی، «ایـران شناسـی، آریـاییگرایـی و تاریخنگاری»، **روزنامه انتخاب**، ۱۳۷۹/۱/۲۰، ص ۲۵)

۵. ضیاء ابراهیمی، **پید***ایش ناسیونالیسم ایرانی (نژاد و سیاست بیجاسازی)***، ترجمه حسن افشار، ص۲۴۴.** 

اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاهشناسی و شاخصههای فکری) 🛛 ۹۱

بزرگ تصویر می شد که جاده شکوه و افتخاراتشان را عربها و اسلام مسدود کردهاند». <sup>۱</sup> عـربهـا طبـق این استدلال گنهکارانی خوانده می شدند که بار ملامت همه کاستی های ایران به دوش شان بود.

صاحبان اندیشه باستان زدایی، ضمن تأکید بر ساختگی بودن ایدئولوژی «نـ ژاد آریـایی» توسط سیاستمداران انگلیس و تدوین و تبویب شدن آن در محافل آکادمیک غرب،<sup>۲</sup> به توضیح علـت رواج ایـن نظریه در ایران و هند میپردازند که میتوان در قالب دو تحلیل بیان کرد:

٤-٤. «آریایی گری» پاسخی برای علل انحطاط تاریخی و توجیه غربزدگی

این بنای فکری به سادهترین شکل ممکن میتوانست انحطاط تاریخی ایران را توضیح دهد. بدین گونه که علت شکوهمندی و عظمت ایران باستان خلوص نژاد آریایی در این منطقه بود اما در اثر دو هجوم ویرانگر اعراب و مغولان، آن خلوص نژادی از بین رفت و دیگر نتوانست تمدنسازی کند اما آریاییهای همنژاد که در اروپا ساکن شدند چون با این هجومهای ویرانگر و از بین برنده خلوص نژادی مواجه نشدهاند اکنون توانستهاند از ویژگیهای خدادادی مستور در نژاد برتر (آریایی) به خوبی استفاده کرده و تمدن بزرگ غرب را پدید آورند لذا ما برای بازیابی عظمت باستانیمان میبایست از هم نژادانمان در غرب پیروی کرده و راهی را که آنها پیمودهاند موبهمو دنبال کنیم.<sup>۳</sup>

٤-٤. «آریایی گری» تضمین بقای استعمار انگلیس در ایران و هند

از سوی دیگر ایدئولوژی «آریایی گرایی» بستری مناسب برای توسعه امپراطوری انگلیس در شرق بود. براساس این ایدئولوژی، هندیان، ایرانیان و انگلیسیها هر سه از یک نژاد (آریایی) هستند و از آنجا که دوره تمدنهای هند و ایران به سر آمده، اکنون باید هندی و ایرانی با وفاداری به آرمان مشترک و توجه به نژاد یکسان، حاکمیت انگلستان را بهعنوان تنها نماینده بازمانده از نژاد آریایی تضمین کنند.<sup>4</sup> تحلیل دیگری در این مقوله حاکی از آن است که «ایده استعماری «نژاد آریایی» در اصل به دست خود انگلیس پدید آمده بود که بتواند خود را با هندیان و ایرانیان از یک تبار معرفی کند تا مردمان تحت سلطه، آنان را

۴. جمعی از نویسندگان، **مؤلفه های هویت ملی در ایران**، ص ۱۳۱.

۱. همان، ص ۲۴۵.

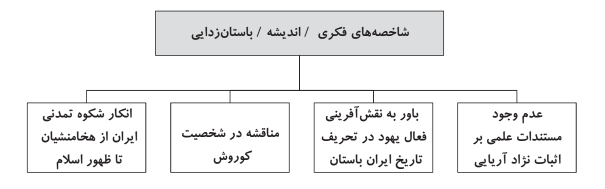
۲. ر. ک: شهبازی، «ایرانشناسی، آریاییگرایی و تاریخنگاری»، **روزنامه انتخاب**، ۱۳۷۹/۱/۲۰، ص ۲۶ ـ ۲۳.

۳. ر. ک: ضیاء ابراهیمی، **پیدایش ناسیونالیسم ایرانی (نژاد و سیاست بیجاسازی)**، ترجمه حسن افشار، ص۲۴۲ \_ ۲۴۰؛ شهبازی، «ایران شناسی، آریایی گرایی و تاریخنگاری»، **روزنامه انتخاب**، ۱۳۷۹/۱/۲۰، ص ۲۶ \_ ۲۳.

۵. مرادی غیاثآبادی، وبگاه پژوهشهای ایرانی، نژاد آریایی: بررسی چگونگی پیدایش و گسترش یک نظریـه نژادپرسـتانه، ۲۰ سپتامبر ۲۰۱۲، www.ghiasabadi.com

آنکه این پروژه بهواسطه پسند و دخالت آلمانها دستکاری شد و از حیّز انتفاع ساقط گردید و نام «آریایی» مترادف با جنگ و جنایت و خونریزی و نسلکشی انسانها شد، بهطور کلی از آن دست کشید و راههای تازهای را برای دوام و توجیه سلطه گری جستجو کرد. بااین حال به عقیده برخی باستان زدایان «هنوز در ایران کسانی هستند که تحت تأثیر تبلیغات گسترده نژادپرستی و ناسیونالیسم که در همه جا و حتی در کتابهای درسی نیز وجود دارد، به نفرت پراکنی و ستیز میان انسانها ادامه می دهند و به نـژاد پاک و نجیب آریایی خود! مباهات می کنند».<sup>۱</sup>

بنابراین در منظومه فکری باستانزدایان، نظریه «نژاد آریایی» در واقع ایدئولوژیسازی استعمار غرب برای توجیه حضور و تضمین بقای خود در منطقه بوده است ضمن اینکه توجیهی برای غربزدگی برخی روشنفکران ایرانی بوده و هست.



#### نمودار شاخصههای فکری اندیشه باستانزدایی

خاستگاه شناسی اندیشه باستان زدایی در ایران عصب انقلاب

اولین مسئلهای که در تبیین ماهیت هر اندیشه باید مورد بررسی قرار گیرد شناسایی خاستگاهها یا علل پیدایی آن تفکر میباشد. طبعاً پیدایی نگرش باستانزدایی پس از انقلاب اسلامی در ایران نیز دارای علل خاصی بوده که با تجزیه و تحلیل مستندات موجود به موارد زیر بر میخوریم:

۱. **قومگرایی** در سرزمین کنونی ایران اقوام مختلفی همچون فارس، عرب، کرد، ترک، لر، بلـوچ، تـرکمن، آذری، تـات و... زندگی میکنند. طبعاً سـرزمینی کـه از تنـوّع قـومیتی برخـوردار اسـت، مطـرح شـدن اندیشـههـای

۱. مرادی غیاث آبادی، وبگاه پژوهشهای ایرانی، آریاگرایی و نسل کشی فرهنگی به بهانه گسترش زبان فارسی و وحدت ملی، ۲۴ نوامبر ۲۰۲۰، www.ghiasabadi.com

ناسیونالیستی معطوف به قومیّتی خاص، میتواند موجب فعال شدن گسستهای قومیتی و جستجوی هویتی مستقل برای سایر اقوام گردد. پس از پیروزی انقالاب شکوهمند اسالامی، عناصری از دو قوم «ترک» و «عرب» با مطرح کردن ادعای «جفای تاریخی به هویت قومی در ایران»، اندیشههای باستانستیزانه از خود بروز دادهاند که مطرح شدن اندیشههای باستان گرایانه معطوف به قوم فارس نیز موجب تشدید این نگرش باستانستیزانه شده است. یکی از قوم گرایان ترکتبار سالهای اخیار، معتقاد است که: «در تاریخنگاری دوران معاصر ایران که از عصر رویارویی با تمدن غرب آغاز میشود و ... تا میان نیامده و هر جا که سخنی از اینان رفته به صورت مطایبه آمیز، غیرواقعی، حاشیهای و در بخش میان نیامده و هر جا که سخنی از اینان رفته به صورت مطایبه آمیز، غیرواقعی، حاشیهای و در بخش میان نیامده و هر جا که سخنی از اینان رفته به صورت مطایبه آمیز، غیرواقعی، حاشیهای و در بخش میان نیامده و در جاریان معاصر با استناد به تحقیقات ترکشناسان معتقدند که سومریان نخستین اقوام محمدای در جهان، در واقع از اقوام ترکتبار فلات ایران بودهاند که به بین النهرین درآمدند و زبان سومری<sup>7</sup> برخی دیگر از قوم گرایان معاصر با استناد به تحقیقات ترکشناسان معتقدند که سومریان نخستین اقوام متمدن در جهان، در واقع از اقوام ترکتبار فلات ایران بودهاند که به بین النهرین درآمدند و زبان سومری<sup>7</sup> برخی دیگر از قوم گرایان معاصر با استناد به معنای آن است که اگر نگوییم هویت باستانی ایران و ام متمدن در جهان، در واقع از اقوام ترکتبار فلات ایران بودهاند که به بین النهرین درآمدند و زبان سومری<sup>7</sup> برخی دیگر یاز مویتی ترکی است لااقل اولین اقوام متمدن در این منطقه همگی ترکتبار بودهاند و حضور بین النهرین هویتی ترکی است لااقل اولین اقوام متمدن در این منطقه همگی ترکتبار بودهاند و حضور اقوام ترکتبار در این منطقه به شش هزار سال قبل باز میگردد. لذا هویت باستانی ایرانیان قبل از اینکه

در بین قوم عرب نیز «یوسف عزیزی بنی طُرُف»<sup>۲</sup> از فعالان باستانستیز میباشد. وی معتقد است که در طول تاریخ ایران به همه اقوام جفا شده و همواره یک قوم (فارس) از نظر زبانی و هویتی معیار و ملاک ایرانی بودن قلمداد گردیده است. بنابراین اکنون بر همه اقوام کُرد و ترک و بلوچ و عرب لازم است در برابر این ظلم تاریخی ساکت ننشینند و ندای چندملیتی بودن ایران را در جهان طنینانداز کنند تا به عقیده وی، قومیتی خاص نتواند هویت تاریخی این سرزمین را به نام خود مصادره کند. او هدف خود را نقد گفتمان «برتری جویانه فارس محور» که وجه عرب ستیزی آن پررنگ تر است عنوان می کند.<sup>۵</sup>

۵. ر.ک: وبگاه رسمی یوسف عزیزی بنی طرف، www.yousefazizi.com

۰. حقدار، محمد *تقی زهتابی و هویت تاریخی تر کان ایران*، ص ۸.

۲. زبان سومری، زبانی منفرد (بدون خویشاوند) و کهن ترین زبان مکتوب موجود در جهان است. این زبان برای نخستین ار در حدود ۳۱۰۰ پ. م. در جنوب بین النهرین گواهی گردیده و در طول هزاره سوم پ. م. رشد و توسعه یافته است.

۳. ر. ک: زهتابی، **تاریخ دیرین تر کان ایران**، ص ۷۲

۴. نویسنده و روزنامهنگار ایرانی از اعراب اهواز که مقالهها و پژوهشهایی درباره تاریخ، ادبیات و فرهنگ مردم عرب اهواز نوشته و مصاحبهها و مناظراتی در حوزه قومیتها دارد. وی خود را دبیر کانون مبارزه با عـربسـتیزی در ایـران معرفـی میکند. (ر.ک: وبگاه رسمی یوسف عزیزی بنی طرف، www.yousefazizi.com)

با مراجعه به سخنان وی و از کنار هم قرار دادن سه مفهوم کلیدیِ «چند ملیتی بودن ایران»، «جفای تاریخی به ملیّتهای مختلف ایرانی»، «غلبه گفتمان برتریجویانه فارس محور در حوزه هویتشناسی ایرانی» که در کلام ایشان وجود دارد، به لزوم تلاش برای دفاع از اقوام مظلوم ایرانی می رسیم که نتیجه آن انکار هویت باستانی معطوف به قوم پارس می باشد.

بنابراین می توان گفت برخی از قوم گرایان ترک و عرب در ایران بهلحاظ نظری مطرح شدن سایر اقوام از جمله قوم پارس را به عنوان سازنده هویت باستانی ایرانیان برنمی تابند و با آن ستیز دارند و همانطور که پیداست علت ستیزشان دلدادگی به قومیت خاص خودشان می باشد.

۲. متعارض دیدن هویت باستانی با هویت اسلامی و عدم موفقیت باستانزدایان در برقراری ارتباطی سازوار بین این دو مقوله:

اسلام هنجارهای فرهنگی اقوام مختلف را که مخالف با فرهنگ و نظام وحیانی نباشد میپذیرد و بر همین اساس پس از ورود اسلام، ایرانیان همواره توانستهاند میراث گذشته فرهنگی خود را حفظ کرده و از نسلی به نسل دیگر منتقل کنند. مثلاً «عید نوروز» و «مراسم شب یلدا» که با وجود اسلامی شدنِ ایـران، همچنان باقی ماندهاند. اسلام نیامده که رابطه اقوام را با گذشته تاریخی شان قطع کند بلکه برای اصلاح فرهنگ آنها آمده و هر آنچه که از گذشته مخالفتی با ارزش های الهی ندارد از نظر اسلام مورد احترام است. نمونه بارز آن تأیید و باقی ماندن رسول خدایت در پیمان جوانمردان که مربوط به دوران جاهلیت می شد<sup>4</sup> و یا تمجید امام صادق ای از عمل ایرانیان در بزرگداشت نوروز، با این بیان که: «نوروز روزی است که عجم (ایرانیان) آن را گرامی داشته ولی شما (اعراب) آنرا ضایع نمودید».<sup>7</sup> و یا این روایت کـه در روز نوروز هدیه ای برای امیرالمؤمنین از آورده شد. فرمودند این هدیه چیست؟ گفتند: «امروز نوروز است». فرمودند: «هـر روز را نامه مادور کنید».<sup>7</sup> از این روایت نیز تأیید فرهنگ ایرانی بزرگداشت نوروز است». فرمودند: «هـر روز را نامه مالک اشتر به این امر تصریح شده که «آیین پسندیدهای را که مردم با آن به هم پیوستهاند و به واسطه زماه مالک اشتر به این امر تصریح شده که «آیین پسندیدهای را که مردم با آن به هم پیوستهاند و به واسطه آن، رعیت با یکدیگر سازش کردهاند بر هم مریز و آیینی را منیه، که چیزی از سنّتهای نیک گذشته را زیان شانه مالک اشتر به این امر تصریح شده که «آیین پسندیدهای را که مردم با آن به هم پیوستهاند و به واسطه آن، رعیت با یکدیگر سازش کردهاند بر هم مریز و آیینی را منّیه، که چیزی از سنّتهای نیک گذشته را زیان شانه مالک اشتر به این امر تصریح شده که «آیین پسندیدهای را که مردم با آن به هم پیوسته دو و به واسطه

۴. نهج *البلاغه*، نامه ۵۳.

۱. ر.ک: واقدی، *المغازی*، ج ۲، ص ۸۶۸.

۲. مجلسی، **بحار الانوار**، ج ۵۶، ص ۹۲.

۳. ابن بابویه، من لایحضره الفقیه، ج ۳، ص ۲۱۹.

اما برخی معتقدند هرگونه مطرح کردن نمادهای باستانی به معنای تقابل با اسلام است. زیرا با آمدن اسلام جایی برای عرض اندام آداب و رسوم قبل از اسلام باقی نمیماند. در نظر اینان، نمادها و ارزشهای ایران باستان با ارزشهای اسلامی نه تنها قابل جمع نیست بلکه متعارض نیز می باشد<sup>۱</sup> که به اعتقاد برخی، این ناشی از «یک خلط مفهومی بین «غیر اسلامی» و «ضدّ اسلامی» است که هر مؤلفه فرهنگیِ غیر اسلامی را، ضدّ اسلامی قلمداد می کنند».<sup>۲</sup>

نکته مهم آن است که در گفتمان باستانزدایی هیچ تلاشی برای برقراری ارتباطی سازوار بین دو مقوله هویت باستانی و هویت اسلامی صورت نمی گیرد و اساساً این سازگاری از نظرگاه آنان غیرممکن است.<sup>۳</sup> پس در مجموع میتوان چنین گفت که اینان اولاً: هویت باستانی و اسلامی را متعارض با یکدیگر میبینند و ثانیاً: رفع تعارض را هم غیرممکن میدانند؛ در نتیجه، هرگونه اهمیت دادن به هویت باستانی به معنای تقابل با اسلام و یا کوتاه آمدن از اصول و مبانی اسلامی قلمداد می گردد لذا تنها راه موجود، اجتناب حداکثری از مظاهر هویت باستانی و روی آوردن به اندیشه باستانزدایی (در قالب باستان گریزی و یا باستانستیزی) میباشد.

۳. سلطه طولانی جریان باستان پرستی قبل از انقلاب و ابتناء ماهوی رژیم پهلوی بر آن حکومت پهلوی به دلایلی از جمله کسب مشروعیت، به شدت موضوع شکوهمندی تمدن دوران باستان را در اذهان جامعه القا می کرد. سیاستهای باستان پرستانه<sup>۴</sup> در دوره پهلوی دوم به اوج خود رسید به همین دلیل یکی از علل پیدایش تفکر باستان زدایی پس از انقلاب، وجود سلطه طولانی باستان پرستی در حافظه تاریخی جامعه ایران و مهم تر از آن مبتنی بودن ارکان ماهوی رژیم طاغوتی بر پایه این جریان بود. ایـن مطلب به وضوح در آثار منتشر شده بعد از انقلاب قابل مشاهده است. یکی از افرادی که در ایـن زمینه

۱. در قرون اولیه پس از فتح ایران می توان به ابوریحان بیرونی، بدیعالزمان همدانی و صاحب بن عباد و پس از انقلاب اسلامی می توان به محمدهادی عبدخدایی و صادق خلخالی به عنوان معتقدین به این مطلب اشاره کرد: (ر. ک: بیرونی، الجماهر فی الجواهر، ص ۱۴۵؛ ابن عباد، امثال السائرة من شعر المتنبی، ص۹۷؛ عبدخدایی، «سخنرانی اقای عبدخدایی در «کنگره شعر و ادب و هنر» فرهنگسرای نیاوران»، فصلنامه هنر، ش۱، ص ۲۵ – ۲۲؛ خلخ الی، کروش دروغین و جنایتکار، ص ۲۹ – ۱۲)

۲. ر. ک: مفتخری، «ایران و اسلام؛ هویت ایرانی، میراث اسلامی»، **جستارهای تاریخی**، ش ۲، ص ۱۰۵ \_ ۱۰۴.

۳. ر. ک: سلیمی ثمین، «آناتومی تاریخنگاری معاصر (گفتگو با عباس سلیمی نمین)»، *زمانه*، ش ۴۱ و ۴۲.

۴. برای نمونه به این موارد می توان اشاره کرد: جشنهای ۲۵۰۰ ساله شاهنشاهی، کنگره ه زاره فردوسی، تغییر تقویم از هجری شمسی به شاهنشاهی، برپایی سمینارهای متعدد داخلی و خارجی با موضوع تمدن ایران باستان، برپایی جشنهای متعدد باستانی از جمله سده، مهرگان و ...، تولید واژههایی از جمله بزرگ ارتشتاران و آریامهر و وارد کردن موارد مذکور در کتب درسی.

جزوه مستقلی نوشت، آقای «صادق خلخالی» بود. وی در مقدمه تصریح می کند که در دوران اوج تبلیغات باستان گرایانه رژیم سابق و همزمان با برپایی جشنهای ۲۵۰۰ ساله دست به روشنگری زده و اقدام به تهیه چنین جزوهای کرده است.<sup>(۱</sup> آنچه که از کلمات ایشان برمی آید این است که هدف از نگارش این جزوه «پنبه کردن رشته های دستگاه حاکمه که از کوروش افسانه ای یک بت الهی ساخته اند» بوده است.<sup>۲</sup> از محتوای انتقادی جزوه چنین برمی آید که اگر نگوییم علت اصلی نگارش آن، تقابل با موج باستان گرایی حکومت پهلوی بوده، دست کم یکی از علل اصلی اقدام نویسنده این بوده که واکنشی نسبت به جو باستانی گری موجود در جامعه انجام داده باشد و در واقع آن جو موجود علت پیدایی اندیشه باستان زدایی در نویسنده بوده است. نمونه دیگر سخنان نخست وزیر در سال ۱۳۶۲ میباشد که به شدت اقدام رژیم پهلوی را در برگزاری هزاره فردوسی نکوهش می کند.<sup>۳</sup> اما هفت سال بعد کنگره بزرگداشت فردوسی در باستانی در دهه ۶۰ را استنباط کرد. رییس جمهور میتوان علت پیدایی نگرش منفی نسبت به هویت

در وضع کنونی ممکن است چنین جلوه گر شود که برخی افراد از شاهنامه فردوسی خوششان نمیآید، بهخاطر خیانتها و آثار منفی سلسله پهلوی و قاجار بر روح این مردم، سیستم پادشاهی و عنوان پادشاهی عنوان مطرودی بوده است. ولی اگر منصفانه نگاه کنیم می بینیم که در زمان فردوسی چیزی شبیه به دموکراسی و جمهوریت مطرح نبوده است؛ بنابراین متفکری که می خواسته تاریخ را برای افکار عامه بگوید، چه باید می کرده؟ ما وقتی می خواهیم قضاوتی بکنیم باید خود را جای مردم زمان فردوسی، نه مردم انقلابی معاصر ایران بگذاریم که با این همه جهاد خود را از شرّ سیستم پادشاهی نجات دادند.<sup>۴</sup>

در قطعنامه پایانی همایش نیز به این نکته اشاره شده است که بزرگداشت فردوسی صرفاً بـهدلیـل تلاش وی در بازنمایی فرهنگ کهن ایران و از آن مهمتر دمیـدن روح توحیـد در کالبـد تـاریخ و هویـت ایرانی توسط وی بوده است.<sup>۵</sup>

آنچه که از تحلیل سخنان رئیس جمهور و بیانیه کنگره برمی آید این است که در اندیشه این طیف از

۱. ر. ک: خلخالی، *کوروش دروغین و جنایتکار*، ص ۵.

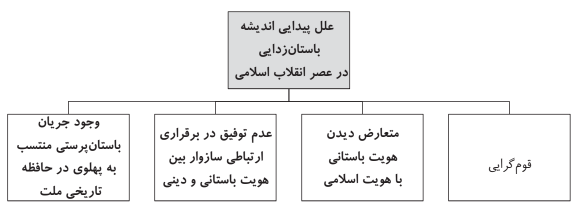
۲. ر. ک: همان.

۳. ر. ک: (موسوی)، **روزنامه جمهوری اسلامی**، «دیدگاه میرحسین موسوی نخست وزیر پیرامون هنر معاصر»، ص ۱۶. ۴. *روزنامه جمهوری اسلامی*، «سخنان آقای هاشمی رفسنجانی رئیس جمهور در کنگره هزاره فردوسی»، ۱۳۶۹/۱۰/۲، ص ۳. ۵. ر. ک: **روزنامه کیهان**، «قطعنامه پایانی کنگره هزاره فردوسی»، ۱۳۶۹/۱۰/۸، ص ۴.

اندیشه باستان زدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاه شناسی و شاخصه های فکری) 🛛 ۹۷

مخالفانِ مظاهر باستانی، ستیز با دوران باستان، ستیز با هویت ملی نیست (چراکه تـلاش فردوسـی را در حفظ هویت باستانی ارج مینهند) بلکه ستیز با ارزشهای ضدعقلی و ضدوحیانی است که باستان پرسـتان با بزرگنمایی ایران باستان بهدنبال نهادینه کردن آن بودهاند. لـذا یکی از علـل اصـلی سـتیز بـا مظـاهر باستانی (بهخصوص در اوایل انقلاب)، وجود ارزشهای غلطِ نهادینه شده رژیم سابق در اذهـان عمـومی جامعه و مهم<sub>ا</sub>تر از آن، ابتناء ماهوی آن رژیم بر مفهوم باستان پرستی و هویت باسـتانی بـوده است. و در آخر بهترین کلامی که اثبات کننده مدّعای ماست این جمله از شهید باهنر است که معتقد بود، نمی تـوان از ملتی که انقلاب کرده انتظار داشت نسبت به هویت باستانی که از مبانی ایـدئولوژیک حکومـت سـابق بوده با دیده نفرت نگاه نکند و اجازه عرض اندام به مروّجان آن بدهد.<sup>۱</sup>

از این کلام هم بهخوبی معلوم می گردد که پیدایی گفتمان باستانزدایی پس از انقلاب اسلامی واکنشی طبیعی از سوی ملت انقلابی ایران نسبت به یکی از مبانی مشروعیت بخش رژیم طاغوت یعنی باستان پرستی، بوده است.



نمودار خاستگاهشناسی اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب

## نتيجه

شناخت هویت ایرانی بدون بررسی دیدگاههای مختلف درباره عناصر تشکیل دهنده آن امکانپذیر نیست. یکی از سؤالاتی که در این زمینه مطرح می شود آن است که آیا هویت باستانی نقشی در شکل گیری هویت ایرانیان داشته یا خیر و میزان نقش آفرینی آن تا چه حد می باشد. پژوهش ها نشان می دهد که پس از وقوع انقلاب اسلامی سه رویکرد «باستان گرایی، باستان نگری و باستان زدایی» درباره هویت باستانی ایرانیان مطرح شده است. این پژوهش با بررسی شاخصه های اندیشه ای و علل پیدایی رویکرد باستان زدایی سعی در شناخت ماهیت این نگرش داشت که به نتایج زیر منجر گردید. در سطح

۱. ر. ک: باهنر، مباحثی پیرامون فرهنگ انقلاب اسلامی، ص ۴۳.

شاخصههای فکری می توان به «اعتقاد به جعلی بودن نژاد آریایی، باور به نقش آفرینی فعال یه ود در تحریف تاریخ ایران باستان، مناقشه در شخصیت کوروش و باور به شکوهمندی تمدن ایران قبل از هخامنشیان و انکار آن از هخامنشیان تا ظهور اسلام» اشاره کرد. «قوم گرایی، متعارض دیدن هویت باستانی با هویت اسلامی و عدم موفقیت باستانزدایان در برقراری ارتباطی سازوار بین این دو مقوله، وجود سلطه طولانی جریان باستانپرستی قبل از انقلاب و ابتناء ماهوی رژیم پهلوی بر آن» از علل پیدایی اندیشه «باستانزدایی» در ایرانِ عصر انقلاب بود که با تجزیه و تحلیل دادهها به آن دست یافتیم. البته بررسی اهداف جریان باستانزدا نیز ضروری به نظر می سد که به دلیل محدودیتهای حجمی در این مقاله امکان پرداختن به آن وجود ندارد. این مقاله قدمی بود در راستای شناخت ماهیت یکی از آن سه اندیشه، تا به همراه پژوهشهای دیگر در باب شناخت ماهیت آن دو رویکرد، جامعه علمی به شناختی دقیق تر از هویت ایرانی و نقش هویت باستانی در آن دست یابد.

منابع و مآخذ

**نهج البلاغه**، محمد بن الحسين شريف الرضيّ، سيد جعفر شهيدي، تهران، علمي و فرهنگي، چ١٣، ١٣٧٧ ش.

- ۱. آجرلو، بهرام، «تاراج بزرگ: آمریکا و غارت میراث فرهنگی ایران»، **دوفصلنامه مطالعات** ب*استانشناسی*، ش ۳، ۱۳۷۸.
  - ۲. ابن بابویه، محمد بن علی، من لا یحضره الفقیه، قم، دفتر انتشارات اسلامی، چ ۲، ۱٤۱۳ ق.
    - ۳. ابن عباد، صاحب، *امثال السائرة من شعر المتنبّي*، فيروز حريرچي، تهران، سحر، ١٣٥٦.
    - ٤. اسکندری، ایرج، در تاریکی هزاره، ترجمه علی دهباشی، تهران، نگاه، چ۳، ۱۳۸۵.
- ۵. باستانی پاریزی، محمدابراهیم، «کورورش در روایات ایرانی»، **بررسیهای تاریخی**، ش ۱۱، ۱۳٤۲.
- ۲. باهنر، محمدجواد، مباحثی پیرامون فرهنگ انقلاب اسلامی، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی،
   چ ٤، ١٣٧٨.
- ۷. پورپیرار، ناصر، «نعل وارونه (بررسی تحریف تاریخ ایران بوسیله یهود)»، کتاب نقل، تهران، ش ۲۳.
  - ۸ پورپیرار، ناصر، **دوازده قرن سکوت (تأملی در بنیان تاریخ ایران)**، تهران، کارنگ، ۱۳۷۱.
- ۹. جمعی از نویسندگان، مؤلفه های هویت ملی در ایران، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، چ ۱، ۱۳۸۱.

- اندیشه باستانزدایی در ایران عصر انقلاب اسلامی (خاستگاهشناسی و شاخصههای فکری) 🏻 ۹۹
- ۱۰. حقدار، علی اصغر، محمد تقی زهتایی و هویت تاریخی ترکان ایران، استانبول، نشر کتابان، آذر ۱۳۹٤.
- ۱۱. خامنه ای، سید علی، پایگاه اطلاع رسانی دفتر مقام معظم رهبری، بیانات در دیدار مسئولان اجرائی استان فارس، ۱۳۸۷/۲/۱۸.
- ۱۲. رضاقلی، محمود، **تاریخ سی***اسی ایران باستان (نقدی بر تاریختگاری ایرانی و کوششی در* **تحلیل علمی تاریخ)، ۲۰۱۲/۰۹/۱۹.**
- ۱۳. روزنامه جمهوری اسلامی، سخنان آقای هاشمی رفسنجانی رئیس جمهور در کنگره هزاره فردوسی، ۱۳۲۹/۱۰/۰۲.
  - ۱٤. **روزنامه کیهان**، قطعنامه پایانی کنگره هزاره فردوسی، ۱۰/۰۸/ ۱۳۶۹.
  - ۱۵. زرشناس، شهریار، ماهنامه مشرق، مصاحبه با شهریار زرشناس، ۱۳۹۷/۰۸/۰۷.
    - ۱۲. زرین کوب، عبدالحسین، **تاریخ در ترازو**، تهران، امیر کبیر، چ ۲، ۱۳۶۳.
- ۱۷. زهتابی، محمدتقی، **تاریخ دیرین ترکان ایران**، ترجمه و تلخیص علی احمدیان سرای، تبریز، انتشارات اختر، ۱۳۸۱.
- ۱۸. سلیمی نمین، عباس، «آناتومی تاریخنگاری معاصر (گفتگو با عباس سلیمی نمین)»، **ماهنامه زمانه**، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی،، شماره ٤١ و ٤٢، ١٣٨٤.
  - ۱۹. شایگان، حسن، خبر گزاری مهر، گفتگو با حسن شایگان، ۱٤۰۰/۱۰/٤
- ۲۰. شجری قاسم خیلی، رضا، «واکاوی نگرش هویتی این قتیبه دینوری»، *پژوهشنامه تاریخ اسلام،* ش ۲۵، سال هفتم، بهار ۱۳۹۶.
- ۲۱. شـجری قاسـم خیلـی، رضـا، «بررسـی رویکـرد اسـلام گرایانـه ایـرانسـتیز در اندیشـه ایرانیـان»، پژوهشهای تاریخی ایران و اسلام، ش ۲٤، بهار و تابستان ۱۳۹۸.
- ۲۲. شریعتی مزینانی، علی، **ب***ازشناسی هویت ایرانی اسلامی***،** مؤسسه بنیاد فرهنگی دکتر علی شریعتی، چ ۱۰، تهران، ۱۳۹۲.
  - ۲۳. شهبازی، عبدالله، روزنامه انتخاب، ایران شناسی، آریایی گرایی و تاریخ نگاری، ۱۳۷۹/۰۱/۲۰.
    - ۲٤. صادقی گیوی (خلخالی)، محمدصادق، **کوروش دروغین و جنایتکار**، بیجا، بینا، ۱۳٦۰.
- ۲۵. ضیاء ابراهیمی، رضا، **پید***ایش ناسیونالیسم ایرانی (نژاد و سیاست بیجاسازی)***، ترجمه حسن افشار، تهران، مرکز، چ ۲، بی تا.**

- ۱۰۰ 🛛 فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، دوره ۱۵، بهار ۱۴۰۳، ش ۵۴
- ۲۲. عبدخدایی، محمدهادی، «سخنرانی اقای عبدخدایی در کنگره شعر و ادب و هنر فرهنگسرای نیاوران»، **فصلنامه هنر**، سال اول، ش ۱، پاییز ۱۳۶۱.
- ۲۷. مجد، محمدقلی، *آمریکا و ایلغار آثار باستانی ایران، ترجمه بهرام آجرلو، تهران، کارنگ، چ۱، ۱۳۸*۲.
- ۲۸. مجلسی، محمدباقر، بحار الأنوار الجامعة للرر اخبار الائمة الاطهار، تهران، دار الكتب الاسلامیه، چ ۲۲، ۱۳۷۲.
- ۲۹. مرادی غیاث آبادی، رضا، «درباره سنگنوشته داریوش بزرگ در بیستون»، وبگاه **پژوهش های ایرانی**، www.ghiasabadi.com
- ۳۰. مرادی غیاث آبادی، رضا، «نژاد آریایی: بررسی چگونگی پیدایش و گسترش یک نظریه نژادپرستانه»، وبگاه پژوهشهای ایرانی، www.ghiasabadi.com
- ۳۱. مرادی غیاث آبادی، رضا، **ب***استان شناسی تقلب و رنجهای بشری***،** تهران، پژوهشهای ایرانی، ۱۳۹۱.
- ۳۲. مرادی غیاثآبادی، رضا، «آریاگرایی و نسلکشی فرهنگی به بهانه گسترش زبان فارسی و وحدت ملی»، وبگاه *پژوهش های ایرانی،* www.ghiasabadi.com
  - ۳۳. مطهری، مرتضی، خدمات متقابل اسلام و ایران، تهران، صدرا، ۱٤۰۰.
- ۳۲. مفتخری، حسین، «ایران و اسلام؛ هویت ایرانی، میراث اسلامی»، **جستارهای تاریخی**، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، سال ٤، ش ۲.
- ۳۵. نامدار، مظفر، **آذربایجان و تورک خبرلوی**، مصاحبه با دکتر مظفر نامدار درباره کوروش و هخامنشیان، ۲ نوامبر ۲۰۱۹.
  - ٣٦. واقدى، محمد بن عمر، *المغازى*، تهران، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، ١٤٠٩ ه. ق.
    - ۳۷. وزیری، مصطفی، *ایران به مثابه ملتی خیالی*، ۱۳۹۰/۱۲/۱۹:

www.iranasimaginednation.com