

# Missionology of Scholars in the transfer and promotion of cultural investment from the point of view of Amir Momenan with the historical assessment of the cultural activism of Mohagheg Karaki

Amenah Hossein Yazdi<sup>1</sup> \ Mohammad Hossein Daneshkia<sup>2</sup> Amir Mohsen Erfan<sup>3</sup> \ Seyyed ziaddin Mirmohammadi<sup>4</sup>

 PhD student of Islamic Studies, Department of History and Islamic Civilization, University of maaref, Qom, Iran (Corresponding Author). amenehyazdy@gmail com
 Associate Professor, Department of Islamic History and Civilization, University of maaref, Qom, Iran. daneshkia@maaref.ac.ir
 Assistant Professor, Department of Islamic History and Civilization, University of maaref, Qom, Iran. Erfan@maaref.ac.ir
 Assistant Professor of the Islamic History and Civilization Department

of the University of maaref, Qom, Iran. mirmohammadi@maaref.ac.ir

| Abstract Info                                                                           | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Article Type:<br>Research Article<br>Received:<br>2023.04.30<br>Accepted:<br>2023.09.30 | The importance of religious values and beliefs as cultural assets of the society requires efforts to preserve and promote them. The current research aims to explain the role of scholars in the transfer and promotion of cultural investment, examines the characteristics of this role in the biography of Amir al-Mu'minin, and in a comparative approach, evaluates the performance of Mohaghegh Karki based on the obtained characteristics. As a result, from the perspective of Amirul Momineen, scholars should play a role in transferring and improving the cultural investment of the society through increasing knowledge, creating cultural models, spiritual growth, and establishing, strengthening and reforming cultural centers. Using the positive approach of the Safavid rulers towards Shiism and supporting Shia scholars, Mohaghegh Karki, as one of the scholars of Shia, carried out actions such as training students, writting books, reviving Friday prayers, modeling Ahl al-Bayt and the scholars of the past. The research method is descriptive-analytical based on historical data. |
| Keywords                                                                                | Missionology of scholars, Safavid government, activism of scholars, cultural investment from the perspective of Imam Ali, Mohagheg Karaki.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Cite this article:                                                                      | Hossein Yazdi, Amenah & Mohammad Hossein Daneshkia, Amir Mohsen Erfan,<br>Seyyed ziaddin Mirmohammadi (2024). Missionology of Scholars in the transfer and<br>promotion of cultural investment from the point of view of Amir Momenan with the<br>historical assessment of the cultural activism of Mohagheg Karaki. <i>The History of</i><br><i>Islamic Culture And Civilization</i> . 15 (2). 9-30. DOI: ??                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| DOI:                                                                                    | ??                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Publisher:                                                                              | Islamic Maaref University, Qom, Iran.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |



# معرفه رسالة العلماء فى نقل ورقى رأس المال الثقافى من منظار امير المؤمنين علمه مع المقياس التاريخي للاداء الثقافي لدى المحقق الكركي

آمنه حسين يزدي ( / محمد حسين دانش كيا ٢ / امير محسن عرفان ٣ / سيدضياء الدين مير محمدي ٢

١. طالب دكتوراه مدرس المعارف الاسلامية، فرع التاريخ و الحضارة الاسلامية، جامعة المعارف الاسلامية، قم، ايران (الكاتب المسوؤل). amenehyazdy@gmail.com

۲. استاذ مرادف فرع التاريخ والحضارة الاسلامية، بجامعة المعارف الاسلاميه، قم، ايران. daneshkia@maaref.ac.ir.
۳. استاذ مساعد فرع التاريخ و الحضارة الاسلامية، بجامعه المعارف الاسلاميه، قم، ايران. erfan@maaref.ac.ir

٤. استاذ مساعد فرع التاريخ و الحضارة الاسلامية، بجامعة المعارف الاسلاميه، قم، ايران. mirmohammadi@maaref.ac.ir

| ملخّص البحث                                                                                                | معلومات المادة          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| اهميه القيم و المعتقدات العقائديه باعتبارها رووس اموال المجتمع الثقافية يستوجب السعي للحفاظ عليها و        | <b>نوع المقال</b> ؛ بحث |
| ارتقائها. البحث الحاضر بهدف تبيين دور العلماء في نقل و ارتقاء راس المال الثقافي يـدرس العناصـر المميـزة    |                         |
| لهذا الدور في سيرة امير المؤمنين ﷺ و بوجهـة مقارنـة قيـاس اداء المحقـق الكركـي علي اسـاس العناصر           |                         |
| المميزة الناتجة. الحصيله ان من وجهة نظر امير المؤمنينﷺ يجب علي العلماء ايفاء دورهم في نقـل و ارتقـاء       | تاريخ الاستلام:         |
| راس المال الثقافي للمجتمع عبر زياده العلم، ايجاد النموذج الثقافي، النمو المعنوي و تاسيس، تعزيز و           | 1555/1./.9              |
| اصلاح البؤر الثقافية. ان المحقق الكركي باعتباره احد علماء الميزان الشيعي بالاستفادة من التوجه الايجابي     |                         |
| للحكام الصفويين ازاء الشيعه و مساندة علماء الشيعة في سياق هذه الميزات قام باجراءات مثل تربيـة الطـلاب،     | تاريخ القبول:           |
| تصنيف الكتب، احياء صلاة الجمعة، الامتثال لاهـل البيت، ، و العلمـاء السـلف. اسـلوب العلـم هـو بحثي،         | 1220/07/12              |
| وصفي ـ تحليلي مبني علي المعطيات التاريخية.                                                                 |                         |
| معرفة رساله العلماء، الحكومة الصفوية، اداء العلماء الفاعـل، راس المـال الثقـافي مـن منظـار الامـام         | ************            |
| على الطَّنِين، المحقق الكركي.                                                                              | الألفاظ المفتاحية       |
| حسين يزدي، آمنه و محمد حسين دانش كيا، امير محسن عرفان، سيدضياء الدين مير محمدي (١٤٤٥). معرفه               |                         |
| رسالة العلماء في نقل ورقي رأس المال الثقافي من منظار امير المؤمنين (ع) مع المقياس التاريخي للاداء الثقـافي | الاقتباس،               |
| لدي المحقق الكركي. مجلة تاريخ الثقافة والحضارة الأسلامية. ١٥ (٢). ٣٠ ـ ٩. ?? :DOI                          |                         |
| ??                                                                                                         | رمز DOI:                |
| جامعة المعارف الإسلامية، قم، ايران.                                                                        | الناشر:                 |



# رسالتشناسی عالمان در انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی از نظرگاه امیرمؤمنان ﷺ با سنجش تاریخی کنشگری فرهنگی محقق کرکی

آمنه حسین یزدی ( / محمدحسین دانش کیا کی ا / امیرمحسن عرفان ۲ / سیدضیاءالدین میرمحمدی ۲ . ۱. دانشجوی دکتری مدرسی معارف اسلامی، گرایش تاریخ و تمدن اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران (نویسنده مسئول). amenehyazdy@gmail.com

۲. دانشیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران. daneshkia@maaref.ac.ir ۳. استادیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران. erfan@maaref.ac.ir ۴. استادیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی، دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران. mirmohammadi@maaref.ac.ir

| چکیدہ                                                                                         | اطلاعات مقاله             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| اهمیت ارزشها و باورهای اعتقادی بهعنوان سرمایههای فرهنگی جامعه ایجاب میکند تا در حفظ و         | <b>نوع مقاله</b> : پژوهشی |
| ارتقاء آنها تلاش شود. پژوهش حاضر با هدف تبیین نقش عالمان در انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی بـه | (9 _ ٣.)                  |
| بررسی شاخصههای این نقش در سیره امیرالمؤمنین ﷺ میپردازد و در رویکردی مقایسهای عملکرد           |                           |
| محقق کر کی را براساس شاخصههای بهدست آمده، بـه سـنجش مـی گـذارد. حاصـل آن کـه، از منظـر        | تاریخ دریافت:             |
| امیرالمؤمنینﷺ عالمان میبایست در انتقال و ارتقاء سـرمایه فرهنگـی جامعـه از طریـق دانـشافزایـی، | 14.7/.7/1.                |
| الگوسازی فرهنگی، رشد معنوی و تأسیس، تقویت و اصلاح کانونهای فرهنگی ایفای نقـش کننـد.           | تاريخ پذيرش،              |
| محقق کرکی بهعنوان یکی از عالمان تراز شیعه با بهره گیری از رویکرد مثبت حاکمان صفوی بـه تشـیع   | ۱۴۰۲/۰۷/۰۸                |
| و حمایت از عالمان شیعی در راستای این شاخصها اقداماتی از قبیـل تربیـت شـاگردان، تـألیف کتـاب،  |                           |
| احیای نماز جمعه، الگوسازی از اهلبیتﷺ و علمای گذشته انجام داد. روش کار پـژوهش، توصـیفی _       |                           |
| تحلیلی مبتنی بر دادههای تاریخی میباشد.                                                        |                           |
| رسالتشناسی عالمان، حکومت صفوی، کنش گری عالمان، سرمایه فرهنگی از منظر امـام علـی، محقـق        | واژگان کلیدی              |
| كركى.                                                                                         |                           |
| حسین یزدی، آمنه و محمدحسین دانش کیا، امیرمحسن عرفان، سیدضیاءالدین میرمحمدی (۱۴۰۳).            |                           |
| رسالتشناسی عالمان در انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی از نظرگاه امیرمؤمنانﷺ بـا سـنجش تـاریخی    | استناد؛                   |
| کنش گری فرهنگی محقق کر کی. <i>تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی</i> . ۱۵ (۲). ۳۰ ـ ۹. ?? :DOI         |                           |
| ??                                                                                            | کد DOI:                   |
| دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران.                                                              | ناشر                      |

# طرح مسئله

در نظام معرفتی اسلام، فلسفه بعثت انبیاء الهی و اوصیای ایشان، هدایت فکری \_ معنوی انسانها به سوی قرب الهی است. در ادامه این سلسله، عالمان دین به عنوانِ وارثان علم انبیاء ( و داعیان کلام حق،<sup>۲</sup> قرار دارند: «بدون شک نزدیکترین و شایسته ترین مردم به پیامبران آنانند که از همه به تعلیمات شان آگاه ترند»<sup>۳</sup> تا در جایگاه مدیریت فرهنگی جامعه، معارف حق و رفتارهای متناسب با ارزش های دینی را در جامعه بگسترانند.

ضرورت شناخت وظایف عالمان و بررسی چگونگی ایفای این نقش از سوی عالمان در عصر غیبت، نیازمند آگاهی از نقشهای مورد انتظار ایشان از نگاه دین است.

باتوجهبه اهمیت انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی، پژوهش حاضر در صدد تبیین نقش محوری عالمان در این حوزه به شناسایی شاخصهای این نقش از سیره امیرالمؤمنین شرب به عنوان امام و رهبر جامعه اسلامی و عالم تراز اسلامی برآمده است. به منظور سنجش صحت و میزان کاربردی بودن شاخصهای به دست آمده، عملکرد محقق کرکی به عنوان یکی از عالمان تراز شیعی بر اساس شاخصهای به دست آمده، مورد ارزیابی قرار می گیرد. دلیل این انتخاب آن است که اولاً حکومت صفوی \_ عصر حضور محقق کرکی \_ بهواسطه اولین تجربه تعامل عالمان دینی با نهاد سیاسی در تاریخ تشیع از اهمیت ویژهای برخوردار است؛ ثانیاً محق کرکی از بزرگترین عالمان عصر صفوی است که با استفاده از شرایط مساعد حکومت صفوی برای فعالیت عالمان، توانست نقشی فعّال در گسترش فرهنگ تشیع در جامعه ایران ایفا کند. لذا عملکرد ایشان به عنوان نمونهای برای تطبیق با دیدگاه امیرالمؤمنین شر مورد بررسی قرار می گیرد.

سؤال اصلی پژوهش حاضر عبارت است از اینکه سنجش عملکرد محقق کرکی با معیارهای موردنظر امیرالمؤمنین شد در زمینه انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی چه نتیجهای را دربردارد؟ پاسخ به این سؤال، نیازمند بررسی شاخصههای انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی از منظر امیرالمؤمنین شد، و بررسی وضعیت فرهنگی عصر صفوی مقارن با حضور محقق کرکی در ایران است. فرضیه این پژوهش آن است که بررسی عملکرد محقق کرکی، تطبیق نسبی عملکرد ایشان با معیارهای موردِ نظرِ امام علی شد درباره نقش عالمان در انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی را نشان میدهد.

١. امام صادق ٤: العلماء ورثة الانبياء. (كلينى، اصول كافى، ج ١، ص ٣٢)
 ٢. أولئكَ خُلَفاءُ الله في أرضِهِ و الدُّعاةُ إلى دينِهِ شَوقاً إلى رُؤيَتِهم! ( نهج البلاغه، حكمت ١۴٧)
 ٣. إنَّ أولَي النّاسِ بالأنبياءِ أعلَمُهُم عا جاؤوا به. ( همان، حكمت ٩٤)

این پژوهش به روش توصیفی – تحلیلی و مبتنی بر دادههای کتابخانهای صورت گرفته است. بعد از پیشینه پژوهش، به شاخصهای انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی از منظر امیرالمؤمنین به پرداخته و سپس بهمنظور ارزیابی عملکرد محقق کرکی، ابتدا وضعیت سیاسی، اجتماعی و فرهنگی عصر ایشان را بررسی کرده و سپس عملکرد ایشان بر اساس شاخصهای به دست آمده، بِیجویی میشود.

۱. مفهومشناسی

### یک. فرهنگ

«فرهنگ» (Culture) از دو جزء «فر» به معنای بالا و بیرون و «هنگ» به معنای کشیدن و فرهختن است<sup>۱</sup> و به معنای بیرون کشیدن و بالا کشیدن استعدادها و لیاقتهای ذاتی نهفته در نهاد فرد و اجتماع میباشد.<sup>۲</sup> امروزه فرهنگ در لغت به معنای دانش، حرفه، علم، فنون، هنر، آموختن، بهکاربستن ادب، بزرگی، سنجیدگی، کتاب لغت، آموزشوپرورش، تربیت، آیین و رسوم و عقل کاربرد یافته است.<sup>۳</sup>

اصطلاح فرهنگ بیش از آن که به رشته خاصی مرتبط باشد، یک اصطلاح و مفهوم میان رشته ای است که تعاریف متعددی از آن صورت گرفته است. تایلور<sup>۴</sup> با نگرشی مصداق گرایانه در توجه به مصادیق و ویژگیهای مشترک فرهنگها، فرهنگ را کلیت پیچیده ای از دانشها، باورها، هنر، اخلاق، قوانین و آداب ورسوم تعریف می کند.<sup>۵</sup> گرچه امروزه انتقادات زیادی به این تعریف وارد است اما نکته مهم در این تعریف، اشاره به اکتسابی بودن فرهنگ به معنای آموختنی بودن آن است.

به عبارتی میتوان فرهنگ را «مجموعه باورهای موجدِ عمل یا مجموعهای از رفتارهای ناشی از باور فرد، خانواده و اجتماع که اعضا به آن پایبند هستند و از نسلی به نسل دیگر منتقل میشوند» دانست؛<sup>۶</sup> باتوجهبه این تعریف، مصادیق فرهنگ عبارت خواهند بود از عقاید، اخلاق، حقوق، آداب و رسوم، سبکهای هنری و معماری و ... که مجموعهای از رفتارهای مستمر یک جامعه است که ناشی از باورهای آنان میشود. براین اساس فرهنگ هر جامعه زیربنای رفتار، اعمال و مواضع آن جامعه است؛ و رفتارهای فرهنگی جامعه مبتنی بر باورها و تفکرات حاکم بر آن جامعه است. اگر جامعهای بتواند اصول و

4. Tylor.

۵. کوش، *مفهوم فرهنگ در علوم اجتماعی*، ص ۲۷.

۱. دهخدا، *لغتنامه*، ص ۱۷۱۳۲.

۲. سامی، *نقش ایران در فرهنگ اسلامی*، ص ۱۳.

۳. معین، فرهنگ فارسی معین، ج ۲، ص ۲۵۳۸.

۶ این تعریف برآمده از سلسله دروس دکتر محمدحسین دانش کیا در دانشگاه معارف اسلامی است.

مبانی خود را به گونهای صحیح تبیین کرده و بر اساس آن، الگوهای مناسب رفتاری و عملی ارائه نماید، زمینه تکامل آن جامعه فراهم خواهد شد.

# دو. پیشینه

آثار متعددی به جنبههای مختلف دیدگاه امیرالمؤمنین ک درباره عالمان پرداختهاند؛ اما عموماً این آثار منبع خود را به نهجالبلاغه محدود کردهاند. همچنین هیچیک به نقش عالمان در انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی نپرداختهاند. ازجمله کتاب **جامعه علوی در نهج البلاغه** اثر عبدالحسین خسروپناه که مطالبی در باب قلمرو دین در سنت علوی، رفتار علوی و اندیشه علوی دارد. مطالب کتاب خارج از چارچوب پژوهش حاضر است. مقاله «ویژگیهای عالِم از نگاه امام علی ک نوشته مسعود بهرامیان، محمود ویسی و بخشعلی قنبری که به مقام و ویژگیهای عالم پرداخته و به برخی فعالیتهای علمی حضرت به عنوان عالم تراز اسلامی اشاره دارد اما به نقش فرهنگی عالمان که موضوع پژوهش حاضر است، اشاره نمی کند.

در رابطه با تاریخ عصر صفوی و اقدامات محقق کرکی، پژوهشهای متعددی صورت گرفته است؛ اما هیچیک بهطور خاص، به عملکرد ایشان در انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی نپرداختهاند. رسول جعفرریان در جلد اول کتاب **صفویه در عرصه دین، فرهنگ و سیاست** به نقش محقق کرکی و برخی از اقدامات ایشان پرداخته است. کتاب **علما و مشروعیت دولت صفوی** اثر سید محمدعلی حسینیزاده، ضمن پرداختن به شرایط عصر محقق کرکی، برخی از اقدامات و عملکردهای این عالم را در رابطه با دولت نوپای صفوی مطرح می کند.

هادی یعقوب زاده در مقاله «فقهای مدیر، محقق کرکی فقیهی مدیر»،<sup>۱</sup> به برخی از اقدامات و اندیشههای محقق کرکی پرداخته است. اما اولاً رویکرد مقاله حاضر فرهنگی نبوده و ثانیاً تنها به برخی از اقدامات ایشان اشاره شده است. در مقاله «مواجهه محقق کرکی با استقرار حاکمیت صفوی در عصر شاهاسماعیل اول (۹۳۰ – ۹۲۰ ق)»، محمدعلی رنجبر و محمدتقی مشکوریان،<sup>۲</sup> به معرفی آثار و دیدگاههای فقهی ایشان در رابطه با صفویان میپردازند؛ اما برخلاف رساله حاضر در جایگاه تبیین نقش فرهنگی ایشان نمی باشد.

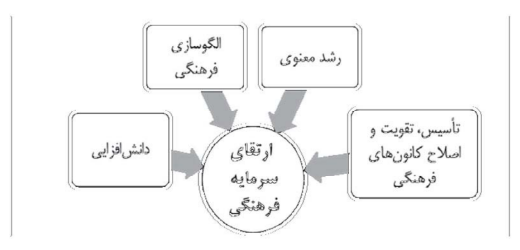
همان گونه که پیشتر در تبیین مسئله بیان گردید ابتدا به بررسی شاخصهای انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی از منظر امیرالمؤمنین ، پرداخته می شود. بدین منظور، به تصریح امام، در اعلان وظیفه عالمان در این امر و سیره عملی ایشان به عنوان عالم تراز اسلامی استناد می شود.

۱. یعقوبزاده، «فقهای مدیر، محقق کرکی فقیهی مدیر»، *مدیریت در اسلام*، ش ۱۲، ص ۴۴–۳۹، بهار و پاییز ۱۳۸۸.

۲. رنجبر و مشکوریان، دو مواجهه محقق ... » *پژوهشهای تاریخی (مجله دانشکده ادبیات و علوم انسانی اصفهان)، دوره ۴۶ (دوره جدید) شماره ۴ (پیاپی۸)، ص ۱۳۶–۱۰۷، ۱۳۸۹.* 

۲. شاخصههای انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی از نظرگاه امیرالمؤمنین ای «روت مولد و «سرمایه فرهنگی» مفهومی جامعه شناختی، وامدار واژه «سرمایه» از علم اقتصاد، به معنای ثروت مولد و هر منبعی که در عرصه خاصی اثرگذار است، تعریف می گردد.<sup>۱</sup> بنابراین «سرمایه فرهنگی» به منابع اثرگذار در امور فرهنگی می پردازد و قرائت و تفسیر آن به فرهنگ ِ جامعه بستگی دارد. به عبارت ِ دیگر، سرمایه فرهنگی هر جامعه، همان فرهنگ به جای مانده از گذشتگان آن است<sup>۲</sup> که بر اساس تئوری سرمایه فرهنگی، از طریق سیستم آموزشی که بازتاب فرهنگ طبقه حاکم است، انتقال یافته و تشویق می شود و درنهایت موجب بازتولید همان فرهنگ خواهد شد.<sup>۳</sup>

امیرالمؤمنین به با تأکید بر اهمیت انتقال و ارتقاء سرمایههای فرهنگی جامعه، مسئولیت اصلی این نقش را بر عهده عالمان دین می گذارد: «لازم است عالم آنچه را که ندانسته یاد بگیرد و آنچه را میداند آموزش دهد».<sup>۴</sup> از سیره امیرالمؤمنین به چهار شاخص برای ایفای این نقش از سوی عالمان به دست می آید که در ادامه به آنها پرداخته می شود.



نمودار شاخصهای انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی از منظر امیرالمؤمنین 🏨

یک. دانش افزایی

علم و دانش از مهم ترین منابع معرفتی فرهنگ و رکن اصلی سرمایه فرهنگی که مدیریت آن در ارتقاء سرمایه فرهنگی ضرورت بسیار دارد، همچون یک میراث بیولوژیکی و طبیعی، از نسلهای گذشته به

- ۱. روحانی، «درآمدی بر نظریه سرمایه فرهنگی»، *راهبرد*، س ۱۸، ش ۵۳، ص ۳۵-۷.
  - ۲. چلبی، جامعه شناسی نظم، تشریح و تحلیل نظری نظم اجتماعی، ص ۲۱۴ \_ ۲۱۳.
    - ۳. روحانی، «درآمدی بر نظریه سرمایه فرهنگی»، *راهبرد*، س ۱۸، ۱۳۸۸.
- ۴. عَلَى الْعَالِمِ أَنْ يَتَعَلَّمَ عِلْمَ مَا لَمْ يَكُنْ يَعْلَمْ وَ يُعَلَّمَ الْنَّاسَ مَا قَدْ عَلِمَ. (تميمي آمدي، *توجمه غرر الحك*م، ج ٢، ص ۴۸۷)

نسلهای بعدی منتقل نمی شود بلکه میراثی اجتماعی است که برای دستیابی و ارتقاء آن، نیازمند اقدام عملی در آموزش دیگران است.

امیرالمؤمنین بی نگاه دین اسلام، آموزش را به عنوانِ مهم ترین عامل تربیتی انسان ها و رسالت انبیای الهی می داند و قدم اول آموزش را بر عهده عالمان می گذارد:

خداوند از افراد جاهل پیمان نگرفته که دنبال علم و دانش بروند، مگر اینکه قبل از آن، از علما و دانشمندان پیمان گرفته تا به آنها علم بیاموزند.<sup>۲</sup>

انتقال سرمایه فرهنگی، نیازمند مراحل متعددی است. نخستین مرحله، داشتن سواد خواندن و نوشتن است. بدون سواد، امکان ثبت و حفاظت از یافتههای علمی و دستیابی به آثار گذشتگان برای انسان نیست. اهمیت این مسئله ایجاب میکند عالمان حتی در صورت عدم تصدی مقام زمامداری، از این وظیفه مهم شانه خالی نکنند. چنان که امیرالمؤمنین شید در طول ۲۵ سال دوری از قدرت، هر گز آموزش مردم را رها نکردند.

در مرحله دوم، می بایست مبانی اعتقادی دین به عنوان ِ روش صحیح زندگی به مردم آموزش داده شود. از این رو آموختن علم فقه \_ نه به معنای مصطلح امروز که تنها در برگیرنده حوزه احکام است بلکه به معنای تفقه در دین که شامل اعتقادات، اخلاق و هرآنچه در حوزه دین می گردد \_ مقدم بر سایر علوم است: «اگر خواستی دانا شوی، در دین خدا فقیه و دانا شو».<sup>۳</sup> امیرالمؤمنین ای خود، پس از نماز صبح، به قشرهای مختلف مردم، دین شناسی و قرآن می آموخت.<sup>۴</sup>

عالمان نیز وظیفه دارند با الگوگیری از امیرالمؤمنین ﷺ، مستقیم و یا غیرمستقیم با در دست گرفتن هدایت جریان علمی کشور، زمینه رشد سرمایه فرهنگی را فراهم آورند.

# دو. الگوسازى فرهنگى

در آموزش هر علمی، افرادِ تحت آموزش، همواره خواهان آن هستند اهداف امور تعلیمی را مجسم و عینی مشاهده کنند؛ این امر، ضمن دفع توهمی و ذهنی بودن آموزهها، حرکت در مسیر آموزشی را

١. لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَـابَ وَالْحِكْمَـةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينِ. (آلعمران / ١۶۴) ٢. ما أخذ الله علي أهل الجهل أن يتَعَلَّموا حَتي أخذَ علي أهل العِلم أن يُعَلِّموا. (نهج البلاغه، حكمت ۴۷۸) ٣. إذا فَقِهتَ فَتَفَقَّهُ فِي دِينِ الله. (تميمى آمدى، غرر الحكم و درر الحكم، ص ۴۹، ح ٢۶۴)

۴. ابن ابی الحدید، شرح نهج *البلاغه*، ج ۴، ص ۱۰۹.

سرعت می بخشد. <sup>۱</sup> نیاز انسان به الگو در زندگی، انسان را ارادی یا غیرارادی به انتخاب الگو می کشاند. اگر این نیاز با الگوهای شایسته بر آورده نشود، الگوهای باطل، انحراف در ارزش ها و باورهای معنوی و فرهنگی جامعه را بهوجود می آورند.

امیرالمؤمنین بی اذعان به نقش برجسته الگو در تربیت، پیامبر اکرم ای را به عنوان الگو معرفی می کند: «پس به پیامبر الگوطلبان، و مایه فخر می کند: «پس به پیامبر ای پاکیزهات اقتدا کن، که راهور سم او الگویی است برای الگوطلبان، و مایه فخر است برای کسی که خواهان بزرگواری است».<sup>۲</sup> و اهل بیت از را الگوهایی می خواند که اطاعت از راه و روش آنها انسان را از هلاکت نجات می دهد:

به خاندان پیامبرتان بنگرید و ملتزم جهت اوامر الهی آنان باشید، راه و روش آنها را پیروی نمایید، که هیچگاه شما را از طریق هدایت منحرف نکنند و به هلاکت نسپارند. اگر نشستند، بنشینید و اگر برخاستند، برخیزید. بر آنان پیشی مگیرید که گمراه شوید و از آنان واپس نمانید که هلاک گردید.<sup>۳</sup>

همچنین به منظور تسهیل الگوبرداری، از شخصیتهای صالح و شایسته یاد می کند:

کجایند برادرانم، آنها که به راه افتادند و راه حق پیمودند؟! عمار کجاست؟! ابن تییهان کجاست؟! ذوالشهادتین کجاست؟! کجایند همانندهای آنان، برادرانی که پیمان مرگ بستند و سرهای مطهرشان نزد فاجران برده شد؟... همانها که قرآن را تلاوت می کردند و به کار میبستند. در فرائض الهی تدبّر می کردند و به پا میداشتند. سنّتها را زنده کرده، بدعتها را میراندند. هنگامی که به سوی جهاد دعوت شدند، مشتاقانه پذیرفتند و به رهبر خود اطمینان داشتند و از او پیروی کردند.<sup>۴</sup>

عالمان هر عصر، بهعنوانِ آگاهترین افراد به معارف دین، بهترین الگوهای پیشِروی مردم هستند. اگر مردم مشاهده کنند علما به علم خود پایبند نمی باشند، نه تنها به آنها بی اعتماد می شوند بلکه دیـن و

۱. فلاح ربیع، «روششناسی الگو در انتقال ارزشها»، *اسلام و پژوهشهای تربیتی*، ش ۲، ص ۳۳.

٢. فَتَأَسَّ بِنَبِيِّكَ الْأَطْهَرِ عَنِهِ فَإِنَّ فِيهِ أُسْوَةً لِمَنْ تَأَسَّى وَ عَزَاءَ لِمَنْ تَعَزَى. (نهج البلاغه، خطبه ١۶٠)

- ٣. انْظُرُوا أَهْلَ بَيْتِ نَبِيِّكُمْ فَالْزَمُوا سَمْتَهُمْ وَ اتَّبِعُوا أَثَرَهُمْ فَلَنْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ هُدًي وَ لَنْ يُعِيدُوكُمْ فِي رَدًي فَـإِنْ لَبَـدُوا فَالْبُدُوا وَ إِنْ نَهَضُوا فَانْهَضُوا وَ لَاتَسْبِقُوهُمْ فَتَضِلُّوا وَ لَاتَتَأَخَّرُوا عَنْهُمْ فَتَهْلِكُوا. (همان، خطبه ٩٧)
- ٩. أَيْنَ إِخْوَانِيَ الَّذِينَ رَكِبُوا الطَّرِيقَ وَ مَضَوْا عَلَي الْحَقِّ أَيْنَ عَمَّارُ وَ أَيْنَ ابْنُ التَّيِّهَانِ وَ أَيْـنَ ذُو الشَّـهَادَتَيْنِ وَ أَيْـنَ ابْنُ التَّيِّهَانِ وَ أَيْـنَ ابْنُ التَّيِّهَانِ وَ أَيْـنَ ابْنُ التَّيَّهَانِ وَ أَيْـنَ عُمَّارُ وَ أَيْنَ عَمَّارُ وَ أَيْنَ ابْنُ التَّيِّهَانِ وَ أَيْـنَ عَنَاقَدُوا عَلَي الْمَنِيَّةِ وَ أَبْرِدَ بِرُءُوسِهِمْ إِلَي الْفَجَرَةِ... أَوِّهِ عَلَي إِخْـوَانِهِمُ الَّذِينَ تَعَاقَدُوا عَلَي الْمَنِيَّةِ وَ أَبْرِدَ بِرُءُوسِهِمْ إِلَي الْفَجَرَةِ... أَوِّهِ عَلَي إِخْـوَانِي الَّذِينَ تَلَـوُا الْفَرَاوَ هُمْ مِنْ إِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ تَعَاقَدُوا عَلَي الْمَنِيَّةِ وَ أَبْرِدَ بِرُءُوسِهِمْ إِلَي الْفَجَرَةِ... أَوِّهِ عَلَي إِخْـوَانِي الَّذِينَ تَلَـوُا الْفَرْضَ فَعَاقَدُوا عَلَي الْمَنِيَّةِ وَ أَبْرِدَهُ مِنْ إِنْهِ الْفَجَرَةِ... أَوِّهِ عَلَي إِخْـوَانِي اللَّذِينَ تَلَـوُا الْفَرْعَنَ اللَّذِينَ تَعَاقَدُوا عَلَي الْمَعَرَةِ وَ أَمَاتُوا الْبِدْعَةَ، دُعُوا لِلْجِهادِ فَأَجَابُوا، وَ وَيُقُوا بِالْقَائِدِ الْقُوْنَ فَاحْدَيْهِ مُرَبُوا الْفَرْضَ فَاقَامُوهُ، أَحْيَوُ السَّنَّةَ وَ أَمَاتُوا الْبِدْعَةَ، دُعُوا لِلْجِهادِ فَا جَابُوا، وَ وَيُقُوا بِالْقَائِدِ الْقُرْآنَ فَاحْدَى مَالَ مُنَا مَنْ عَالَيْ الْمَا مُوا لَيْ مَالْمَا مَا الْعَائِنَ عَالَةُ مَا مَا مَالْتُوا بُوا الْعَرْقَا مَا لَعْهُ مَا عَلَيْ الْعَائِهِ مَا مَا لَعُوا بِعَلَيْ الْعَائِهِ مَالْتُوا مَالْهُ مَعْهُ إِلْمَ مَعْ مَا مَالْتَوْ عَالَيْ عَائِنَ الْعَائِي مَا مُعَا عُلَيْهُ مَا عَالَهُ عَائِهُ مَالْتُوا مَنْ عُوْلُ عَالَيْ عَالَيْ < الْعَائِي مَا عَلَيْ عَائِقُوا بِعَائِهُ مَا عَلَيْ عَائِقُونَ عَائِهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَنْ عَائِقَا عَدُوا مَا عَالَمُ عَنْ عَائَالُو مَا عَائُوا مَالَيْ عَائِهُ مَا عَا مَا مَوْ عَالَيْ عَائِنَا وَ مَا عَائَةُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَالَةُ عَائَةُ عَائِهُ مَا مَا مَالَهُ مَا مَا مَا مَا مَالْ مَالَا مَا عَائَا مَالَا مَالَا مَا مَا مَالَا مَالَةُ مَا مَا مَالْنَا مَا مَالَةُ مَائِ مَا مَا مَا مَا مَا مُ مَا مَا مَا مَا مَا مَالَهُ مَوْ مَا مَا مَا مَا مَنْعُوا مَا مَا مَا مَا مَ مَا مَا مَ مَامُوا مَا مَالَا مَ مَنْ مَا مَ

دستورات الهی در نزدشان از ارزش و اعتبار میافتد. امیرالمؤمنین علیه ضمن الگوزدایی از عالم نمایان جاهل آنان را کسانی میداند که دین را تغییر داده و فرامین الهی را به خواست خود تغییر میدهند و به نشر شبهات و بدعتها در جامعه میپردازند.

عالمان در مقام اطاعت از سیره و روش تربیتی حضرات معصومین علیه وظیفه دارند ضمن اصلاح و خودسازی خود به عنوان الگوهایی از تعالیم دین، به معرفی الگوه ایی صحیح برای مردم عصر خود، بپردازند و با شناسایی الگوهای نامناسب، مردم را از مراجعه به آنها برحذر دارند.

#### سه. رشد معنوی

در بررسی مستدل «رشد معنوی»، دانستنِ معنای «معنویت» ضرورت دارد. معنویت، بـه معنای معنوی بودن است. معنوی در لغت، به روحی، درونی و در مقابل مادی تعبیر می شود.<sup>۳</sup> در طول تاریخ، به کارگیری واژه «معنویت» در زمینه های گوناگون، سبب پیدایش دیدگاه های مختلفی در خصوص ارتباط بین مفهوم «معنویت» و «دین» شده است که از جهان بینی متفاوت صاحب نظران آن نشئت می گیرد.<sup>۴</sup> در جهان بینی دین اسلام – مد نظر این پژوهش – معنویت، شناخت خداوند و قرب او و تشدید رابطه با او در همه ابعاد و شئون زندگی مطابق نظام معیار دینی (دین داری درونی و برونی) تعریف می شود.<sup>۵</sup>

ارتقاء سطح معنویت جامعه، نیازمند معرفی و آموزش مبانی معرفتی دین و انجام فعالیتها و اقداماتی درجهت تقویت مبانی آن است. در فرهنگ دینی، پیاده کردن دستورات دین در زندگی، که از آن تعبیر به «عمل صالح» می شود از عوامل اصلی رشد معنوی انسان و جامعه است.<sup>2</sup> امیرالمؤمنین ایش ضمن تأکید بر تقارن ایمان و عمل صالح<sup>۷</sup> به مصادیقی از اعمال صالح، به عنوانِ عوامل تقویت کننده ایمان و معنویت

دینی اشاره کرده و آن را تنها از متقیان پذیرفته میداند.<sup>۲</sup> تقوا در اصطلاح دینی، به معنای خویشتنداری در اطاعت از دستورات الهی و دوری از گناهان،<sup>۳</sup> یک ارزش اصیل اخلاقی و هدف تشریع احکام،<sup>۴</sup> ملاک قبولی سایر اعمال<sup>6</sup> و حتی شرط پذیرش ایمان<sup>6</sup> است.

ابعاد فردی تقوا در اطاعت پذیری از دستورات الهی با ابعاد اجتماعی آن درهم تنیده شده است و تقوای اجتماعی بدون تقوای فردی امکان پذیر نیست: «هرکس خودش را اصلاح نکند نمی تواند جامعه را اصلاح کند».<sup>۷</sup> امیرالمؤمنین الله با تأکید بسیار بر رعایت تقوا، توصیه به آن را در جامعه دینی یک وظیفه اجتماعی می داند:

ای بندگان خدا! شما را به تقوای الهی سفارش می کنم؛ زیرا این بهترین سفارشی است که بندگان به یکدیگر می کنند و در پیشگاه خداوند، بهترین پایان امور است.<sup>۸</sup>

عالمان دین موظفند برای پیاده شدن دین الهی در جامعه، هم خود در رعایت تقوا پیشقدم باشند و هم جامعه را به سمت توحیدباوری و خدامحوری هدایت کنند: «از عالم ربّانی خود بشنوید، دلهای خود را نزد او حاضر کنید، و اگر بر شما فریاد زد، بیدار شوید».<sup>۹</sup> این سخن امامﷺ نشان از وظیفه عالمان در تربیت مردم و رشد معنوی جامعه دارد چه حتی مجبور شوند بر سر مردم فریاد زنند.

# چهار. تأسیس، تقویت و اصلاح کانونهای فرهنگی

کانونهای فرهنگی، مراکزی برای کار در حوزههای مختلف فرهنگ با هدف دستیابی به اهداف فرهنگی است که از فرصت اثرگذاری بالا در مسائل فرهنگی برخوردارند؛ از این رو در ارتقاء سرمایههای فرهنگی لازم است از ظرفیت این اماکن استفاده کرد.

در نظام توحیدی اسلام، مسجد محلی برای عبادت خداوند، با رویکرد مردمی در تأسیس، اداره و

بهرهبرداری از فرصت جذب افراد، اولین کانون فرهنگی اسلام است که با فراهم کردن بستری مناسب برای پیوند میان آحاد مردم با نخبگان و صالحان، موجبات ارتقاء سرمایه فرهنگی جامعه را فراهم می کند. ایشان در راستای تبیین ظرفیت مساجد در آموزش، هدایت و تبلیغ امور دینی میفرماید:

کسی که به مسجد رفتوآمد می کند، یکی از فواید هشت گانه نصیب او می شود: برادری مفید و باارزش در راه خدا، یا علم و دانش نو، یا دلیل و برهان محکم (برای تثبیت عقاید)، یا کلماتی که موجب هدایت شود [می شنود]، یا رحمت مورد انتظاری [شامل حال او می شود]، یا مواعظی که او را از فساد و گناه بازدارد، یا به خاطر ترس یا حیا، گناهی را ترک می کند.<sup>۱</sup>

کارایی مسجد در صورتی محقق می شود که اولاً مسجد به عنوانِ مرکزی برای گسترش معارف دین، ظرفیت خود را در اختیار همه مسلمانان قرار دهد. ثانیاً تحقق کارکردهای مسجد و نظارت بر آن، بر عهده متولیانی آشنا با معارف دین گذاشته شود که از توانمندی لازم برای آموزش دین به دیگران برخوردارند. عالمان بهترین گزینه برای تصدی مسجد هستند و می بایست با استفاده از ظرفیت مساجد، نقشی فعّال در ارتقاء سرمایه فرهنگی جامعه ایفا کنند. امیرمؤمنان اید در طول زمامداری خود، مسجد کوف را مرکز آموزش علوم دین و موعظه قرار دادند و با استقرار «دکة القضاء» در مسجد ضمن رسیدگی به مشکلات قضایی افراد در جلساتی با حضور مردم، با تبیین حکم شرع و آشنا کردن مردم با حقوق الهی، مسجد کوفه را به مرکز اصلی انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی حکومت خویش تبدیل کرد.

با توسعه جامعه اسلامی، پیدایش مراکز آموزشی در قالبهای مختلفی چون مکتبخانه، بیتالحکمه، دار العلم و... موجب استقلال آموزش از مسائل عبادی گشت. ظرفیت این مراکز علمی میبایست با مدیریت عالمان دین در انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی به کار گرفته شود.

از مراکز تأثیرگذار بر فرهنگ، مراکز خبری و رسانههای جمعی هستند. این مراکز قادرند با تأیید یا تغییر علایق و افکار اجتماعی به فرهنگسازی در جامعه مبادرت ورزند. ازاینرو میتوان از این ظرفیت برای تبلیغ دین و آموزش معارف اعتقادی بهره برد. قصه گویان در گذشته، نقش مراکز خبری امروزی را در سرگرم کردن مردم و تهییج افکارعمومی به سمت هدفی خاص بر عهده داشتند. هرچند بخش مهمی از قرآن کریم در قالب زندگی گذشتگان بیان شده است، اما پیامبر اکرمی مسلمانان را از حضور در

مجالس قصه گویان یهودی که آمیخته با انحراف بود، منع می کرد. در عصر خلفا، علمای تازهمسلمان شده یهود و نصارا، <sup>۱</sup> جایگاه قصه گویی را دوباره به دست گرفتند و مجالس آنان به یکی از مراکز اصلی انحراف در جامعه اسلامی تبدیل گشت. محتواهای نادرست آنها سبب گشت امیرالمؤمنین شر به مقابله با آنها بپردازد. <sup>۲</sup> به تبعیت از سیره امام شر برخی از اصحاب ایشان به مقابله با این گروه پرداختند. <sup>۳</sup> که نشان دهنده وظیفه عالمان دین در پیروی از این سیره امیرالمؤمنین شر است.

نتیجه آنکه از منظر امیرالمؤمنین ﷺ انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی دارای چهار شاخص دانش افزایی، الگوسازی فرهنگی، رشد معنوی و تأسیس، تقویت و اصلاح کانونهای فرهنگی میباشد.

۳. رصد وضعیت سیاسی، اجتماعی، فرهنگی عصر محقق کرکی

علی بن حسین بن عبدالعالی کرکی جبل عاملی معروف به محقّق کرکی (۸۶۵ یا ۸۷۰ ق ـ ۹۴۰ ق)، از علمای لبنانی است که در دوره اول صفوی وارد ایران گشت. ارزیابی عملکرد محقق کرکی، نیازمند بررسی شرایط سیاسی، اجتماعی و فرهنگی عصر ایشان به عنوان بستر اثرگذار بر فعالیتهای ایشان است که در ادامه به آن پرداخته می شود.

شاهاسماعیل در سال ۹۰۷ق<sup>۴</sup> با غلبه بر حکومتهای محلی، به تشکیل یک حکومت مرکزی در ایران توفیق یافت و اولین برنامه خود را اعلان رسمی مذهب تشیع قرار داد.<sup>۵</sup> با حمایت حکومت، شعائر شیعی همچون عبارت «أشهَدُ أَنَّ عَلیاً ولی الله» و «حَيَّ عَلی خَیر العَمل» دوباره به اذان اضافه گشت<sup>2</sup> و اماکن مذهبی شیعه چون حرم ائمه به رونق گرفت و موقوفات بسیار برای آنها تعیین شد<sup>۸</sup> و مراسم مذهبی شیعه همچون محرم<sup>۹</sup> با شور و حرارت بسیار برپا گردید. اما گسترش تشیع، نیاز به عالمانی آشنا به مبانی تفکر شیعی و منابعی از فقه اثناعشری داشت که جامعه ایران در آن زمان، از هـر دو نظـر دچـار

فقر شدید بود.<sup>۱</sup> لذا شاهاسماعیل از علمای شیعه عرب برای حضور در ایران و تبلیغ تشیع دعوت کرد. اما مواجهه عالمان با این دعوت، یکسان نبود.<sup>۲</sup> از سویی، شیعیان طی قرون گذشته در فشار و سختی بسیار زیادی قرار داشتند و ظهور حکومتی با شعار حمایت از شیعیان میتوانست روزنه امیدی برای رهایی از تعصبات مذهبی حاکمان سنی برای ایشان بیافریند. از سوی دیگر، تقابلهای مذهبی ایران با کشورهای اسلامی، موجب معرفی ایران به عنوانِ یک کشور مستقل اسلامی با گرایش مذهبیِ جدای از امپراتوری عثمانی در سطح بینالملل گردید. این مسئله موجبات التزام نهاد دیـن بـرای پاسخگویی بـه مسائل حاکمیتی مبتنی بر فقه شیعی را فراهم کرد.

این شرایط، عالمان شیعی را در سهراهی اتخاذ رویکرد کنار آمدن با حکومت صفوی، مخالفت با آن و یا بیتفاوت ماندن نسبت به آن،<sup>۳</sup> قرار داد. عدهای بدون رد همکاری با صفویان، از مداخله در امور سیاسی امتناع ورزیدند<sup>۴</sup> برخی دیگر از علمای شیعه با نامشروع دانستن حکومتِ هر سلطانِ غیرمعصوم، همکاری با سلطان جور را از محرمات ذاتیه شمرده و هر نوع همکاری با حکومت را حرام میدانستند.<sup>۵</sup> اینان نه تنها خود از این ارتباط پرهیز داشتند،<sup>۶</sup> بلکه دیگران را در این ارتباط مؤاخذه میکردند؛ دسته سوم، کسانی بودند که بدون تائید مشروعیت صفویان، تنها با لحاظ شرایطی که متضمن همکاری با ایشان در کارهای حرام نباشد و به حفظ مصالح مؤمنینِ شیعه منجر گردد، همکاری با حکومت صفوی را پذیرفتند.<sup>۷</sup> بهمکاری این عالمان با حکومت، زمینه مناسبی را برای فعالیت فرهنگی دانشمندان شیعه در دولت صفوی ایجاد کرد که موجب رونق گرفتن مدارس شیعی ایران و گردآوری بسیاری از منابع شیعی از گوشه گوشه جهان اسلام گشت و جریانی از ترجمه آثار عربی به زبان فارسی به راه افتاد.<sup>۴</sup>

۰. روملو، *احسن التواريخ*، ص ۸۶.

- ۳. فوران، مقاومت شکننده تاریخ تحولات اجتماعی ایران، ص ۷۹.
- ۴. مقدس اردبیلی (م. ۹۹۳ ق) و شهید ثانی (م. ۹۶۵ ق) از این گروه عالمان شیعی میباشند. سیدمحمد صاحب دارک و شیخ حسن صاحب معالم، دوعالم برجسته عصر شاهعباس از ترس اینکه شاه آنان را بـه دربـار دعـوت کـرده مجبـور بـه پذیرش همکاری شوند، زیارت امام رضایی را ترک کردند، هرگز به ایران نیامدند.
  - ۵. ر. ک: نجفی، **جواهر الکلام**، ج ۲۲، ص ۱۵۹.
  - ۶ از بارزترین نمایندگان چنین نظریهای میتوان به شیخ ابراهیم قطیفی (م. ۹۴۵ ق)، اشاره کرد.
    - ۷. ازجمله: محقق کرکی، **جامع المقاصد**، ج ۳، ص ۴۸۹.
- ۸. چلونگر، *سیاست مذهبی شـاه طهماسـب اول و گسـترش تشـیع در ایـران، صـفویه در گسـتره تـاریخ ایـران زمـین*، ص ۲۷۵ ـ ۲۷۳.

۲. ر. ک: آبادیان و بیطرفان، «تحلیل مبانی مشروعیت و نامشروعیت نهاد سلطنت از دیـدگاه علمای عصـر صفوی»، *پژوهش قامه تاریخ اسلام*، س۳، ش ۱۰، ص ۳۴–۵.

در برقراری این ارتباط توجه به چند نکته ضروری است:

۱. تعارض بین عالمان گروه دوم و سوم، معضلاتی را پیش روی عالمان پذیرای تعامل با حکومت قرار داد که می توانست بر تلاش آنها برای یکپارچه سازی مذهبی کشور تأثیر منفی گذارد. چرا که گاه اختلاف نظر عالمان در نوع رابطه با حکومت صفوی، از دایره مسائل علمی خارج گشته و به صحنه اجتماع کشانده می شد<sup>۱</sup> و این مسئله می توانست سبب شکستن قداست و احترام علما در اذهان مردم شود.

۲. دعوت شاه از عالمان و حمایت از برنامههای تبلیغی آنان به معنای اختیار و قدرت مطلق داشتن عالمان در این امر نبود؛ بلکه حمایت حکومت از عالمان تا زمانی بود که موجب زیر سؤال بردن سیاستهای ایشان نشود و تنها تغییر اعتقادات و اعمال عامه مردم را مد نظر داشته باشد. چنانچه محقق کرکی در زمان شاه اسماعیل، پس از مدتی حضور در ایران به دلیل مساعد ندیدن شرایط برای کار فرهنگی به عراق بازگشت. حتی در عصر شاه طهماسب که محقق را نائب امام زمان می خواند، هرچند اصل ارادت او به محقق را بپذیریم، نمی توان مصلحت سنجی او در این ارتباط را دور از ذهن دانست. چنان که وقتی محقق کرکی به دنبال اختلاف با قزلباشان قصد عارق کرد، شاه که درگیر ازبکان و عثمانیان بود، به دلیل نیاز به همراهی قزلباشان، با خروج ایشان مخالفتی نکرد.<sup>۲</sup> این مسئله نشان دهنده محدودیتهای پیشروی عالمان این دوره برای فعالیتهای فرهنگی است که در بررسی عملکرد محقق میبایست بدان توجه داشت.

از چالشهای فرهنگی عصر صفویان، فرقههای مختلف صوفیان بودند. صوفیان به دلیل اعتقادات انحرافی خود، در تقابل با تشیع فقاهتی عالمان قرار داشتند. پیشینه اعتقادی شاهان صفوی و رابطه آنان با صوفیان، موجب نفوذ بالای صوفیان در دربار گشته بود که درنتیجه آن، مخالفتها و مزاحمتهای بسیاری برای برنامههای فقیهان بهوجود میآوردند.

برخلاف صوفیان که تعارض اعتقادات آنها با شیعیان به تدریج آشکار شد، اهل سنت از همان ابتدا، چالش جدی با شیعیان داشتند. هرچند بسیاری از اهل سنت، درنتیجه برنامههای فرهنگی صفویان به مذهب تشیع گرویدند،<sup>۳</sup> اما تعدادی با پافشاری بر عقاید خود، قربانی خشونت قزلباشان شدند.<sup>۴</sup> گروهی

۱. ر. ک: جامعه بزرگ، «تقابل علمی شیخ ابراهیم قطیفی (م۹۵۰ ق) و محقق کرکی (م. ۹۴۰ ق)»**، فرهنگ پژوهش**، ش ۴۵ ویژه تاریخ اسلام.

۲. صدور اجازه می تواند کنایه از تبعید محترمانه ایشان از سوی شاه باشد. (روملو، **احسن التواریخ**، ص ۳۳۴)

۳. خاندان دشتکی شیراز از این دستهاند.

۴. ازجمله سيفالدين تفتازاني (م. ۹۱۶ ق).

نیز، به همسایگان سنیمذهب صفویان \_ عثمانی و ازبکان \_ پناه بردند. و به مخالفین سرسخت صفویان تبدیل گشتند.<sup>۲</sup>

اختلاف ایران با همسایگان سنی خود، به شدت گرفتن کنشهای مذهبی و علمی میان عالمان شیعه و سنی منتهی گردید. اتهام کفر و الحاد از سوی عالمان اهل سنت نسبت به شیعیان و عقایدشان سبب گشت تا عالمان شیعی درجهت اثبات مشروعیت و حقانیت عقاید مکتب اهل بیت به برآیند که این امر، موجب غنا بخشیدن به مبانی فکری مکتب تشیع و تقویت پایههای اصول و اعتقادات شیعیان گردید.<sup>۳</sup>

۴. ارزیابی تاریخی عملکرد محقق کرکی در عرصه ارتقاء و انتقال سرمایه فرهنگی محقق کرکی با قبول دعوت شاه اسماعیل برای سفر به ایران،<sup>۴</sup> رویکرد همکاری با حکومت صفوی را در پیش گرفت و برای رشد و گسترش مکتب اهل بیت شد دست به اقداماتی زد که در ادامه به بررسی عملکرد ایشان در ارتقاء و انتقال سرمایه فرهنگی بر اساس شاخصهای به دست آمده از سیره امیرالمؤمنین شی باتوجه به شرایط و موانع پیشروی او پرداخته می شود.

یک. تلاش در جهت دانشافزایی

محقق کرکی پیش از ورود به ایران با شاگردی اساتید بزرگ شیعه و سنی،<sup>۵</sup> علاوهبر علوم و معارف مکتب اهل بیت شد، از برخی از عالمان اهل سنت اجازه روایت گرفت.<sup>۶</sup> پس از ورود به ایران، با اندوخته علمی خود، به منظور آشنا کردن ایرانیان با معارف مذهب تشیع، کرسیهای تدریس فقه برپا کرد و به تألیف آثار متعدد<sup>۷</sup> و تربیت شاگردان بسیار<sup>^</sup> پرداخت.

- ۲. ر. ک: خنجی اصفهانی، *وسیلة الخادم الی المخدوم در شرح صلوات چهارده* م*عصوم ﷺ*، ص ۲۷۰ ـ ۲۶۵.
- ۳. برای آشنایی با ردیههای این دوران مراجعه شود به: جعفریان، **صفویه در عرصه دین، فرهنگ و سی***است***، ج ۱، ص ۷۰ ۶۷**
- ۴. ر.ک: رنجبر و مشکوریان، «مواجهه محقق کرکی با استقرار حاکمیت صفوی در عصر شاهاسماعیل اول (ح. ۹۰۷ ۹۳۰ ق)»، پژوهشهای تاریخی دانشگاه اصفهان، دوره دوم، ش ۴.
- ۵. ازجمله اساتید اهلسنت ایشان: ابی یحیی زکریا انصاری (م. ۹۲۶ ق) و کمال الدین ابراهیم بن محمد بن ابی شریف قرشی (م. ۹۲۳ ق).
  - ۶. الحسون، حي*اة المحقق الكركي و آثاره*، ج ۱، ص ۱۸۷، ۱۹۰ و ۱۹۲.
- ۷. محمد حسون همه آثار موجود کرکی بهجز *جامع المقاصد* را در مجموعهای با عنوان «حیات المحقق الکرکی و آثـاره» گرد آورده است.
- ۸. ازجمله: شیخ علی منشار، شیخ محمد بن حسن عاملی نطنزی، سید محمد بن ابیطالب اسـترآبادی، علـی بـن عبدالصـمد عاملی، میرزا معزالدین اصفهانی، علی بن عبدالعالی عاملی میسی، سیدنعمت الله جزائری و حسین بن محمد مکی.

۰. خواندمیر، **حبیب السیر فی اخبار افراد البشر**، ج ۴، ص ۴۶۸.

تألیف رساله *الجمعة و خراجیة* از سوی محقق کرکی در پرداختن به موضوع نماز جمعه و خراج و تلاش برای تحقق عملی آنها در سطح جامعه، که تا پیشازاین، شیعیان از پرداختن به آنها بهواسطه رابطه با سیاست خودداری می کردند، موجی از دیدگاههای مختلف را در قالب تألیف کتب و رسائل گوناگون به راه انداخت که می توانست با تحکیم مبانی فکری شیعه در این مسئله به ارتقاء علمی جامعه شیعی منتهی گردد.

محقق کرکی در مقابل اهلسنت تلاش داشت با رویکردی علمی، زمینه مناسبی برای معرفی و شناخت مکتب اهل بیت ش فراهم کند. لذا از مرگ تفتازانی بسیار ناراحت شد چرا که امید داشت از طریق مناظره با وی، فرصت تبیین معارف تشیع را برای مردم عامه به دست آورده و زمینه هدایت و روشنگری آنها را فراهم کند. (محقق با چنین رویکردی به نگارش آثاری در حوزههای مختلف روی آورد.

گذشت زمان، محقق کرکی را به این نتیجه رساند که برای گسترش مذهب تشیع اثناعشری خالص و جلوگیری از آمیختن اعتقادات شیعیان با اعتقادات دیگرمذاهب، تأکید بر اعتقاد به تبرّی در کنار تولّی ضروری است. ازاینرو در ارتقاء فرهنگ تولّایی شیعه به فرهنگ تبرّایی، کتاب **نفحات اللاهوت فی لعن** *الجبت و الطاغوت* را در بیان شواهدی از کتاب و سنت در تأیید جواز و حتی سفارش به لعن مخالفین اهل بیت شی نوشت.<sup>۲</sup>

محقق کرکی پس از مدتی حضور در ایران، با مشاهده عدم عزم شاه اسماعیل برای تغییر رفتارهای غیر شرعی خود، مخالفتهای قزلباشان با دستورات شرعی، سنگ اندازی بزرگانی از عالمان ایرانی بر سر راه خود<sup>۳</sup> و تحریک دیگر عالمان در مخالفت با نظرات ایشان،<sup>۴</sup> چنان کار را بر خود سخت دید که از ادامه برنامههای اصلاحی \_ فرهنگی مد نظر خود ناامید شده از ادامه همکاری با حکومت صفوی سرباز زد. دغدغه گسترش تشیع و تعهّد محقق کرکی به فرهنگ سازی در برپایی حکومت شیعی، سبب شد تا زمانی که محقق کرکی پس از یک دوره حضور در ایران، به دلیل نامساعد بودن شرایط ادامه همکاری با حکومت صفوی از ایران خارج گشت؛ جامعه شیعی ایران و الزامات روی کار آمدن یک حکومت شیعی را به فراموشی نسپارد و با دوراندیشی فوق العاده نسبت به واقعیات و ضروریات جهان تشیع، با ایجاد یک

۱. رنجبر و مشکوریان، «مواجهه محقق کرکی با استقرار حاکمیت صفوی در عصر شاهاسماعیل اول (۹۰۷ – ۹۳۰ ق)» پژوهشهای تاریخی، دوره ۲، ش ۴، شماره پیاپی ۴، ص ۱۳۶ – ۱۰۷.

۲. کرکی، نفحات اللاهوت فی لعن الجبت و الطاغوت، ص ۴۰.

۳. ازجمله اختلاف محقق کرکی با نعمت الله حلی. (خواند میر، حبیب السیر، ص ۵۷۷)

۴. برخی از محققین یکی از عوامل فراگیر نشدن نماز جمعه در عصر محقق کرکی را به مخالفت عالمان درباری با ایشان نسبت میدهند. رنجبر و مشکوریان، «مواجهه محقق کرکی با استقرار حاکمیت صفوی در عصر شاهاساهاعیل اول (۹۰۷ – ۹۳۰ه ق)»، پ**ژوهشهای تاریخی**، دوره ۲، ش ۴، شماره پیاپی ۴، بهمن ۱۳۸۹، ص ۱۰۲ – ۱۳۶.

جهش بزرگ علمی در فقه سیاسی شیعه، نظریه «نیابت عام ولی فقیه جامعالشرایط در عصر غیبت» را مطرح کند.

طرح نظریه «ولایت مجتهد جامعالشرایط» از سوی محقق کرکی، <sup>۱</sup> هرچند پیش از آن در اندیشه برخی از بزرگان شیعه بیان گردیده بود؛ <sup>۲</sup> پذیرش آن از سوی حاکمان صفوی \_ هرچند در ظاهر \_ موجب تثبیت نقش مجتهد جامعالشرایط در این دوره گردید. به گونه ای که شاه طهماسب به تبعیت از این دیدگاه، خود را نایب امام و کار گزار محقق کرکی خواند<sup>۳</sup> و همه نیروهای خود را ملزم به رعایت دستورات ایشان ساخت.<sup>4</sup> چنین رویکردی از یکسو، موجب تداوم منزلتیابی جایگاه مرجعیت شیعه در سال های پس از وی گرم ماخت. <sup>4</sup> چنین رویکردی از یکسو، موجب تداوم منزلتیابی جایگاه مرجعیت شیعه در سال های پس از وی گشت. در نتیجه، زمینه برای فعالیت بیشتر عالمان در گسترش معارف تشیع و ارتقاء سرمایه فرهنگی جامعه فراهم گردید.<sup>۵</sup> از سوی دیگر، حضور سیاسی عالمان در عرصه اجتماع، موجب خروج مذهب تشیع از حالت یک مذهب موجب خروج مذهب تشیع از حالت یک مذهب ساده و منحصر در احکام عبادی و فردی به مذهبی پویا و مؤثر در زندگی سیاسی از حالت یک مذهب گردید<sup>3</sup> که به طرح دیدگاهها و نظریات علمی عالمان شیعی در مسائل جدید انجامید و موجب ترات ایشای از حالت یک مذهب ساده و منحصر در احکام عبادی و فردی به مذهبی پویا و مؤثر در زندگی سیاسی از حالت یک مذهب شیعی گردید<sup>3</sup> را سوی دیدگر، حضور سیاسی عالمان در عرصه اجتماع، موجب خروج مذهب تشیع از حالت یک مذهب ساده و منحصر در احکام عبادی و فردی به مذهبی پویا و مؤثر در زندگی سیاسی از حالت یک مذهب هدی ترات مود در زندگی سیاسی از حالت یک مذهب هده موان و مؤثر در زندگی سیاسی از حالت یک مذهب هده موان و مؤثر در زندگی سیاسی از حالت یک مذهب هر مود دید آن فراهم کرد.

یکی دیگر از اقدامات محقق کرکی که ارتقاء فرهنگی جامعه شیعی را در پی داشت، ورود ایشان به مسئله «خراج» و «نماز جمعه» بود. درحالی که عالمان شیعه تا پیشازاین، تنها در متون فقه ی بخش صلاة به نماز جمعه اشاره می کردند، محقق کرکی نخستین رساله مستقل در موضوع «صلاة الجمعه» را نگاشت و برای تحقق عملی آن در سطح جامعه تلاش کرد؛ پس از این اقدام علمی و عملی ایشان، موج رسالهنویسی در این باب آغاز گشت؛ به گونه ای که می توان رساله محقق کرکی را به عنوان سر آغاز ورود به این عرصه، عامل ارتقاء علمی جامعه شیعی در این بحث دانست.<sup>۲</sup>

- ۵. اصلانی و خیری، «اندیسه و ۶ یک قفیه و حقوق اساسی در دوره صفوی»، **پروهس های اطلاب اسارایی**، انجم ک علمے انقلاب اسلامی ایران، سال چهارم زمستان ۱۳۹۴، ش ۱۵، ص ۲۸ ـ ۷.
- ۶. منتظرالقائم و جعفری، «دولتی به کام رندان، مروری بر اهمیت و نقش دولت صفویه در تـاریخ تشـیع»، **سـوره اندیشـه**، بهمن و اسفند ۱۳۹۰، ش ۵۶ و ۵۷، ص ۵۳–۵۲.

۷. همان، ص ۲۹۰.

۱. محقق کرکی در رساله نماز جمعه خود مینویسد: اصحاب ما بر این امر متفق اند که فقیه عادل امین جامع الشرایط فتوا که از وی با تعبیر «مجتهد» در احکام شرعی یاد میشود نایب ائمه هدی در عصر غیبت است در تمام آنچه که نیابت. دار است تنها برخی اصحاب، مسئله قتل و حدود را استثنا میکنند. (نجفی، **جواهر الکلام**، ج ۲۱، ص ۳۹۶)
 ۲. ر. ک: جهان بزرگی، «پیشینه تاریخی نظریه ولایت فقیه»، *قبسات*، ۱۳۷۶، ش ۵ و ۶
 ۳. خوانساری، روضات الجنات، ج ۵، ص ۱۷۰۰.
 ۹. افندی، ریاض العلماً و حیاض الفضلاء، ص ۴۵۶.
 ۸. افندی، ریاض العلماً و حیاض الفضلاء، ص ۴۵۶.
 ۸. افندی، ریاض العلماً و حیاض الفضلاء، ص ۴۵۶.
 ۸. افندی، ریاض العلماً و حیاض الفضلاء، ص ۴۵۶.

محقق کرکی با هدف انتقال معارف تشیع به عموم مردم، عالمانی را «به زبان معلمان از طلب علم، عربیلسان یا فارسی و ترکیزبان فرستاده، مردم هر ناحیه را به لغت خودشان به دین و آیین شیعه راهنمایی نموده، حلال و حرام مذهب حق را به مردم آموخته می کردهاند تا آنکه رفتهرفته آن معلمان، به سعی و جهد خود، مقدمه شیعگی و ایمان و معرفت مسائل دین مؤمنان را در آن زمان در دلهای شیعیان ایران» فراهم کنند.

# دو. الگوسازی و الگوزدایی فرهنگی

تعامل با حکومت صفوی و پذیرش حمایتهای مالی حکومت، از امور بحث برانگیز میان محقق کرکی و مخالفین ایشان \_ ازجمله ابراهیم قطیفی \_ بود.<sup>۲</sup> محقق روش خود را الگوگیری از سیره اه ل بیت <sup>۳</sup> و علمای گذشته<sup>۴</sup> می خواند. این رویکرد ضمن پاسخ به هجمه مخالفین، در راستای الگوسازی از رفتاره ای عملی اهل بیت ۱۹ و علمای تشیع بود.

جایگاه علمی محقق کرکی در طرح دیدگاههای فقهی همچون مسئله نماز جمعه و رویکرد ایشان در ارتباط با حکومت صفوی و طرح نیابت شاه از مجتهد جامعالشرایط، ایشان را به الگویی برای عالمان پس از خود، همچون شیخ بهائی و علامه مجلسی تبدیل ساخت که در عصر خود با اقامه نماز جمعه برای احیای آن تلاش بسیاری کردند.

یکی دیگر از اقدامات محقق کرکی درجهت الگوسازی از اهل بیت ش، نگارش **رسالة فی السجود** علی التربة در تأیید و ترویج سجده بر تربت سیدالشّهدا بود<sup>6</sup> که به عنوان یکی از نمادهای مذهب تشیع در تکریم و ترویج فرهنگ عاشورا و الگوسازی از سیّدالشّهدا و شهدای کربلا برای شیعیان به کار میرود. همچنین ایشان به منظورِ الگوزدایی از جریان انحرافی صوفیه، کتابی در رد تصوف و بدعتهای آنان به نام *المطاعن المجرمیة فی رد الصوفیة* نگاشت.<sup>3</sup>

سه. **ایفای نقش فعّال برای رشد معنوی جامعه** باتوجهبه نقش رفتار رهبران دینی در سبک زندگی مردم و رشد معنوی جامعه، رفتار عملی محقق کرکی، خـود

- ۵. خوانساری، **روضات الجنات**، ج ۴، ص ۳۶۷.
- ۶. آقابزرگ تهرانی، الذریعة الی تصانیف الشیعه، ج ۱۵، ص ۳۴۱.

۱. افندی، *ریاض العلماء و حیاض الفضلاء*، ص ۱۶.

۲. رجبی، «اُراء فقیهان عصر صفوی درباره تعامل با حکومتها»، **تاریخ و تمدن اسلامی**، ش ۹، بهار و تابستان ۸۸ ص ۸۰ ـ ۵۳.

۳. محقق کرکی، **قاطعة اللجاج**، ص ۴۴.

۴. همچون سید مرتضی، خواجه نصیرالدین طوسی و علامه حلی. (همان، ص ۸۶ ـ ۸۵)

سرآمد فضائل اخلاقی و رعایت تقوا بود؛ چنانچه در مقابل اتهامات ابراهیم قطیفی که «جهاد با او را از جهاد با شمشیر در راه خدا افضل»<sup>۲</sup> میدانست، محقق هر گز از حدود بحث علمی خارج نشد و سخنی علیه او بیان نکرد.<sup>۲</sup>

محقق کرکی در گسترش خدامحوری و پیادهسازی تقوا در سطح جامعه تلاش بسیاری کرد به گونهای که توبه شاهطهماسب و فرمان وی در نهی شرابخواری و جلوگیری از محرمات<sup>۳</sup> را می *ت*وان پیامد حضور محقق کرکی و فرهنگسازی ایشان از دستورات دین دانست. به دنبال آن، از فعالیت مراکز فساد و شرابخانهها ممانعت شد.<sup>۴</sup> درنتیجه، منکرات در سطح جامعه کاهش یافت.<sup>۵</sup> چرا که روشین است اگر در جامعه عوامل فساد و انحراف از بین برود، شرایط برای ترک منکر و رعایت تقوا نیز از سوی مردم فراهم تر می گردد و این امر در رشد معنوی جامعه تأثیر بسزایی خواهد گذاشت.

یکی دیگر از اقدامات محقق کرکی که اثرات خود را در کوتاهمدّت و بلندم دّت در رشد معنوی جامع ه ایران نشان داد، همکاری ایشان با شاه صفوی در قالب نائب امام زمانﷺ بود. محقق کرکی با حضور خود در ایران و قبول همکاری با صفویان، به نظریه ولایت فقیه، صورت خارجی و عینی بخشید. به گونهای که پس از این، رویکرد مثبتی در میان عالمان شیعی برای همکاری با حکومت صفوی ایجاد شد.

اقدام محقق کرکی در اعزام طلاب علوم دینی به شهرها و روستاها به منظور آشنا ساختن مردم با معارف تشیع، می توانست موجب تقویت اعتقادات و علایق معنوی برآمده از مکتب تشیع در مردم گردد.<sup>8</sup> معارف تشیع، می توانست موجب تألیف آثار متعددی درزمینه فقه و کلام، ضمن برطرف کردن فقر فرهنگی جامعه شیعی، با اثرگذاری بر عقاید، حقوق و سبک زندگی شیعیان، زمینههای رشد معنوی جامعه را فراهم ساخت.

# چهار. به دست گرفتن نبض کانونهای فرهنگی جامعه

باوجود اهمیت نماز جمعه در دین اسلام، رابطه آن با حکومت و محرومیت شیعیان از قدرت، سبب گشت تا بین عالمان شیعی در عمل به آن در عصر غیبت، بحثهای متقاوتی بهوجود آید. محقق کرکی پس از حضور در ایران، تلاش کرد نماز جمعه را در ایران برپا نماید<sup>۷</sup> و با نگارش رساله **صلاة الجمعة** در جهت تثبیت جایگاه علمی این بحث برآمد.

- ۵. قمی، **خلاصة التواريخ**، ج ۱، ص ۲۲۵.
- ۶. خوانساری، **روضات الجنات**، ج ۴، ص ۳۶۱.
  - ۷. روملو، *احسن التواريخ*، ج ۲، ص ۱۱۴۵.

۱. الامین، *اعیان الشیعة*، ج ۴۱، ص ۸۷.

۲. جعفری هرندی، «محقق کرکی، شخصیت و أراء فقهی او»*، مقلات و بررسیها*، تابستان ۱۳۶۸، ش ۴۷ و ۱۴۸، ص ۲۴۲ \_ ۲۲۲.

۳. طهماسب صفوی اول، **تذ** *کره شاه طهماسب***، ص ۳۰ \_ ۲۹؛ روملو،** *احسن التواریخ***، ص ۶۳۵.** 

۴. طهماسب صفوی اول، *تذ کره شاه طهماسب*، ص ۳۰.

مجالس قصهخوانی که با نام ابومسلمنامهخوانی شناخته می شد، به دلیل دمیدن روح مقاومت در مردم علیه حاکمان ظالم، با آرمان های توده مردم متناسب بود اما بهواسطه جعلیات تاریخی که در عقاید ابومسلم و رابطه او با شیعیان ایجاد می کرد، محقق کرکی در کتاب **مطاعن المجرمیة** آنها را مورد انتقاد جدی قرار داد و با دعوت مردم به دوری و کناره گیری از آنان،<sup>۲</sup> موجبات ضعف آنها را فراهم کرد.

### نتيجه

در جستجوی شناخت شاخصهای نقش عالمان در انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی و ارزیابی عملکرد محقق کرکی به دست آمد که از نظرگاه امیرالمؤمنین به عالمان به عنوان وارثان انبیا و رهبران فکری \_ فرهنگی کشور، وظیفه دارند درجهت انتقال و ارتقاء سرمایه فرهنگی جامعه بر اساس چهار شاخص دانش افزایی، الگوسازی فرهنگی، رشد معنوی، تأسیس، تقویت و اصلاح کانونهای فرهنگی اقدام کنند. محقق کرکی در عصر صفویان، باتوجهبه قوتها، ضعفها، فرصتها و تهدیدهای فرهنگی جامعه، درجهت ارتقاء دانش دینی مردم، به برپایی کلاسهای درس، تربیت شاگرد و تألیف آثار علمی متعدد پرداخت و با طرح برخی از مسائل فقهی مغفول مانده نزد شیعیان گذشته، آنها را به مباحث روز جامعه علمی شیعه تبدیل کرد. همچنین با انتساب اعمال خود به اههل بیت و علمای گذشته، ایشان را بهعنوان الگوهایی لازمالاطاعه به مردم معرفی کردند و از طریق مبارزه با صوفیان، به دنبال حذف جایگاه الگویی ایشان از باورهای مردم برآمدند؛ زهد و تقوای خود ایشان و تلاش درجهت پیادهسازی تقوا در جامعه از طریق مبارزه با مظاهر فساد از اقدامات ایشان درجهت رشد معنوی جامعه است. تراش در جامعه از طریق مبارزه با مظاهر فساد از اقدامات ایشان درجهت برشد معنوی جامعه است. تراش در جامعه از طریق مبارزه با مظاهر فساد از اقدامات ایشان درجهت برشد معنوی جامعه است. تراش درجهت برپایی نماز جمعه و مبارزه با قصه خوانان دروغگو از جمله عملکردهای ایشان در به دست گرفتن نبض کانونهای فرهنگی جامعه ایران است.

منابع و مآخذ

قرآن كريم. نهج البلاغه.

 آبادیان حسین و محمد بیطرفان، «تحلیل مبانی مشروعیت و نامشروعیت نهاد سلطنت از دیدگاه علمای عصر صفوی»، پژوهش نامه تاریخ اسلام، س ۳، ش ۱۰، ص ۳۲– ۵، تابستان ۱۳۹۲.

۱. ر. ک: ناصری، زندیه و سلطانی، «تحلیل انتقادی گفتمان طریقت و شریعت درباره قصه ابومسلمنامه»، فصلنامه علمی پژوهشهای تاریخی، س ۵۶، دوره جدید، س ۱۲، ش ۱ (پیاپی ۴۵)، ص ۵۲ ـ ۳۵. ۲. پورامینی، صفویان نماد اقتدار ایران، ص ۱۳۰.

- ۲۸ 🛛 فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، دوره ۱۵، تابستان ۱۴۰۳، ش ۵۵
- ۲. ابن ابی الحدید، عبدالحمید بن هبة الله، شرح نهج البلاغه، قم، کتابخانه آیت الله مرعشی نجفی، چ ۲، ۱۳۸۵ ق.
  - ۳. اسکندربیک تر کمان منشی، تاریخ عالم آرای عباسی، ترجمه فرید مرادی، تهران، نگاه، ۱۳۹۰.
- اصلانی، فیروز و عیسی خیری، «اندیشه ولایت فقیه و حقوق اساسی در دوره صفوی»، پژوهشهای
   انقلاب اسلامی، انجمن علمی انقلاب اسلامی ایران، ش ۱۵، ص ۲۸ ـ۷، زمستان ۱۳۹٤.
- افندى، الاصفهانى، ميرزا عبدالله، رياض العلماء و حياض الفضلاء، قم، مكتبة آيةالله المرعشى
   العامة، ١٤٠١ ق.
  - ٦. آقابزر گ تهرانی، الذریعة الی تصانیف الشیعة، قم، اسماعیلیان، ۱٤۰۸ ق.
  - ۷. الامین محسن، اعیان الشیعه، بیروت، دار التعاریف للمطبوعات، ۱۹۸۲ م.
  - ۸. پورامینی، محمدباقر، صفویان، نماد اقتدار ایران، تهران، نور السجاد، ۱۳۸۱.
- ۹. تمیمی آمدی، عبدالواحد، غرر الحکم و درر الحکم، ترجمه محمدعلی انصاری، تهران، امام عصر، ۱۳۹۵.
- ۱۰. جامعه بزرگ، مصطفی، «تقابل علمی شیخ ابراهیم قطیفی (م. ۹۵۰ ق) و محقق کرکی (م. ۹٤۰ ق)»، **فرهنگ پژوهش**، ش ٤٥ ویژه تاریخ اسلام، ص ۱٦٢–١٤١، بهار ۱٤٠٠.
- ۱۱. جعفری هرندی، محمد، «محقق کرکی، شخصیت و آراء فقهی او»، **مقالات و بورسی ها**، ش ٤٧ و ٤٨، ص ۲٤۲ ـ ۲۲۱، تابستان ۱۳٦۸.
- ۱۲. جعفریان، رسول، **پژوهشی درباره نقش دینی و اجتماعی قصه خوانان در تاریخ اسلام و ایران**، بی جا، رئوف، ۱۳۷۰.
- ۱۳. جعفریان، رسول، **صفویه در عرصه دین، فرهنگ و سیاست**، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۹۱.
- ۱٤. جهان بزرگی، احمد، «پیشینه تاریخی نظریه ولایت فقیه»، **قبسات**، ش ٥ و ٦، ص ١٠٦–٩٢، ١٣٧٦.
- ۱۵. چلبی، مسعود، **جامعه شناسی نظم، تشریح و تحلیل نظری نظم اجتماعی**، تهران، نشر نی، چ ۲، ۱۳۸۲.
- ۱۲. چلونگر، محمدعلی، **سی***است مذهبی شاه طهماسب اول و گسترش تشیع در ایران، صفویه در گستره تاریخ ایران زمین***، تبریز، دانشگاه تبریز و ستوده، ۱۳۸۳.** 
  - ١٧. الحسون، محمد، حياة المحقق الكرمى و آثاره، قم، الاحتجاج، ١٤٢٣ ق.

۱۸. خواندمیر، غیاثالدین، **حبیب السیر**، تصحیح زیرنظر محمد دبیر سیاقی، تهران، کتابفروشی خیام، ۱۳۶۲. ۱۹. خوانساری، میرزا محمدباقر، **روضات الجنات فی احوال العلما و السادات**، تهران، اسماعیلیان، ۱٤١٢ ق.

- ۲۰. دهخدا، على اكبر، **لغت نامه دهخدا**، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۷.
- ۲۱. ذهبي، محمد بن احمد، **تاريخ الإسلام**، بيروت، دار الكتاب العربي، ۱۴۱۳ ق.
- ۲۲. رجبی، محمدحسین، «آراء فقیهان عصر صفوی درباره تعامل با حکومتها»، **تاریخ و تمدن اسلامی**، سال پنجم، ش ۹، ص ۸۰ ـ ۵۳، بهار و تابستان ۱۳۸۸.
- ۲۳. رنجبر، محمدعلی و محمدتقی مشکوریان، «مواجهه محقق کرکی با استقرار حاکمیت صفوی در عصر شاه اسماعیل اول (۹۰۷ ـ ۹۳۰ ق)»، **پژوهش های تاریخی**، دوره ۲، ش ٤ ـ شماره پیاپی ٤، ص ۱۳۲ ـ ۱۰۷، بهمن ۱۳۸۹.
- ۲٤. روحانی، حسن، «در آمدی بر نظریه سرمایه فرهنگی»، *راهبرد*، س ۱۸، ش ۵۳، ص ۳۵ ۷، ۱۳۸۸. ۲۵. روملو، حسن بیگ، *احسن التواریخ*، ترجمه دکتر عبدالحسین نوایی، تهران، اساطیر، بی تا. ۲۲. سامی، علی، *نقش ایران در فوهنگ اسلامی*، شیراز، انتشارات نوید، ۱۳۶۵. ۲۷. صدوق، محمد بن علی بن بابویه، *الأمالی*، تهران، کتابچی، چ ۲، ۱۳۷۱ ش. ۲۸. طهماسب صفوی اول، *تذکره شاه طهماسب*، تصحیح کریم فیضی، تهران، مطبوعات دینی، ۱۳۹۱. ۲۹. غفاری قزوینی، قاضی احمد، *تاریخ جهان آراء*، تصحیح مجتبی مینوی، تهران، کتابفروشی حافظ،
- ۳۰. فلاح ربیع، علی، «روش شناسی الگو در انتقال ارزش ها»، *اسلام و پژوهش های تربیتی، س* ٤، ش ۲، ص ۵۷ ـ ۳۳، ۱۳۹۱.
- ۳۱. فوران، جان، مقاومت شکننده تاریخ تحولات اجتماعی ایران، ترجمه احمد تدین، تهران، رسا، چ ۲، ۱۳۷۸.

۳۲. قمی، قاضی احمد، **خلاصة التواریخ**، ترجمه احسان اشراقی، تهران، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۹٤. ۳۳. کلینی، محمد بن یعقوب، **اصول الکافی**، تهران، دار الکتب الاسلامیه، ۱٤۰۷ ق.

۳٤. کیانی، معصومه، و محمود مهرمحمدی، علیرضا صادقزاده قمصری، محمود نوذری و خسرو باقری، «مفهومشناسی معنویت از دیدگاه اندیشمندان تربیتی غربی و مسلمان»، *اسلام و* پژوهشهای تربیتی، س ۷، ش ۲، پیاپی ۱۵، ص ۱۱۸ ـ ۹۷، پاییز و زمستان ۱۳۹٤.

- ۳۰ 🛛 فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، دوره ۱۵، تابستان ۱۴۰۳، ش ۵۵
- ۳۵. كركي، على بن حسن بن عبدالعالي، *نفحات الاهوت في لعن الجبب و الطاغوت*، محمدهادي الاميني، تهران، مكتبة نينوي العديثة، بي تا.
- ۳۲. مجلسی، محمدباقر، **بحار الأنوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار**، بیروت، دار إحیاء التراث العربی، چ ۲، ۱٤۰۳ ق.
  - ۳۷. محقق خوانساری، جمالالدین، **شرح غرر الحکم**، تهران، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۸٤.
- ۳۸. محقق کر کی، **رسالة قاطعة اللجاج فی تحقیق حل الخراج**، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱٤۱۳ ق. ۳۹. محقق کر کی، علی بن حسین بن عبدالعالی، **جامع المقاصد**، قم، آلالبیت، ۱٤۰۸ ق.
- ٤٠. منتظرالقائم، اصغر و على اكبر جعفرى، «دولتى به كام رندان، مرورى بر اهميت و نقش دولت صفويه در تاريخ تشيع»، **سوره انديشه**، ش ٥٦ و ٥٧، ص ٥٣ ـ ٥٢، بهمن و اسفند ١٣٩٠.
- ٤١. ناصری، مسلم، حسن زندیه و سید علی اصغر سلطانی، «تحلیل انتقادی گفتمان طریقت و شریعت درباره قصه ابومسلم نامه»، *فصلنامه علمی پژوهش های تاریخی، س* ٥٦، دوره جدید سال ١٢، ش ۱ (پیایی ٤٥)، ص ٢٢ ـ ٣٥، بهار ١٣٩٢.
- ٤٢ نجفي جواهري، محمدحسن، **جواهر الكلام**، ترجمه عباس قوچاني، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٣٦٢ ش.
- ٤٣. یعقوبی، احمد بن اسحاق، **تاریخ یعقوبی**، ترجمه محمدابراهیم آیتی، تهران، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۸۹.